
Bibel in der Ethik 

Autor

Dr. Mario Berkefeld 

 

Traditionell ist die evangelische Ethik mit dem Anspruch konfrontiert "schriftgemäß" zu sein.

Was es heute jedoch heißen kann und soll, dass die evangelische Ethik in einem

angemessenen Verhältnis zum biblischen Zeugnis steht, ist umstritten. Zwischen den

problematischen Extremen einer unkritischen Nutzung der Bibel als moralisches Gesetzbuch

und einer gänzlichen Ignorierung der Bibel lotet die evangelische Ethik unterschiedliche

Möglichkeiten aus, ethische Reflexion durch den Bezug auf die Bibel zu bereichern.

Dass der Bibel als Heiliger Schrift im evangelischen Christentum eine zentrale Bedeutung

zukommt, ist unstrittig. Insbesondere in der Reformation wurde die Heilige Schrift als

maßgebliche Quelle und Norm christlichen Glaubens und Handelns hervorgehoben. Inwiefern

auch heute die Bibel noch als Norm auftreten kann, ist eine entscheidende Frage der

Grundlegung evangelischer Ethik. Die Behauptung einer völligen Irrelevanz der Bibel für

zeitgemäße Ethik oder ein Biblizismus, welcher unkritisch Vorgaben für die Lebensführung aus

dem biblischen Zeugnis übernimmt, müssen als Extrempositionen gelten. Zwischen diesen

Extremen finden sich jedoch unterschiedliche Anknüpfungsversuche evangelischer Ethik an

das biblische Zeugnis.

- Seite 1

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/bibel-der-ethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/dr-mario-berkefeld
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/dr-mario-berkefeld


Aus der Bibel lassen sich keine unmittelbaren und konkreten Vorgaben für das gegenwärtige

innerweltliche Handeln ableiten. Wenngleich in der reformatorischen Theologie ethische

Reflexionen vorrangig als Auslegung der Bibel mit einer Zentralstellung des Dekalogs und der

Bergpredigt auftreten, zeigt sich bereits hier eine starke Orientierung an zeitgenössischer

Sozialphilosophie. Die ethische Auslegung der biblischen Schriften folgt damit immer auch

Kriterien, die nicht aus der Bibel selbst stammen. Die bibelwissenschaftliche Forschung hat

zudem zunehmend die historische Bedingtheit und spannungsreiche Vielfalt biblischer

Aussagen zu ethischen Themen aufgedeckt. Viele ethische Normen der Bibel, wie z. B. die

Goldene Regel, entstammen paganer Ethik der Antike. Die Bibel besteht aus literarischen

Erzeugnissen von Verfassern, die sich angesichts konkreter sozialer, politischer und kultureller

Verhältnisse orientieren und Orientierung weitergeben wollen. Diese Verhältnisse sind von

unserer heutigen Situation grundlegend unterschieden. Eine überzeitliche ethische Norm lässt

sich den biblischen Schriften daher nicht entnehmen.

Stehen diese Erkenntnisse einer unkritischen Verwendung der Bibel als moralisierendes

Gesetzbuch entgegen, ist damit keineswegs jegliche Bedeutung der Schrift für evangelische

Ethik bestritten. Biblische Texte bieten für sich genommen zwar keine Begründung

moralischer Urteile, aber sie schärfen doch eine ethische Verbindlichkeit des Glaubens ein, die

auf moralische Handlungsausrichtung drängt. Sie verhelfen dazu, eine Wahrnehmung

moralischer Probleme durch eine Orientierung am Nächsten und der Gleichheit aller

Menschen vor Gott einzuüben und birgt ein emanzipatives Potential durch vielseitige Anstöße

ethischer Reflexion. Die biblischen Zeugnisse sind geprägt von einer

Wirklichkeitswahrnehmung, die bis heute unsere moralischen Beurteilungen herausfordert

und zu denken gibt. Das entbindet nicht von der vernünftigen Reflexion der Lebensführung,

sondern bekräftigt und motiviert vielmehr dazu, eine solche Reflexion kompromissorientiert

unter Wahrnehmung der gegenwärtigen ethischen Problemstellungen aufzunehmen.

Die Frage, welche Stellung die Bibel in der evangelischen Ethik einnehmen kann und soll, ist

eine grundlegende metaethische Fragestellung. Sie stellt sich vor dem Hintergrund der

Tradition des Schriftprinzips evangelischer Theologie und der daraus erwachsenen Forderung

der Schriftgemäßheit evangelischer Ethik. Was und was nicht diese Forderung der

Schriftgemäßheit heute bedeuten kann, wird anhand der Geschichte des Schriftprinzips und

- Seite 2



seiner Krise deutlich (1.). Dass die Bibel durch ihre enorme kulturelle Prägekraft auf ein

christliches Selbstverständnis Einfluss auf evangelische Ethik nimmt, wird durch die mittelbare

Bezugnahme auf biblisch geprägte Grundkoordinaten des christlichen Glaubens in ethischer

Reflexion deutlich (2.). Johannes Fischer hat einen prägnanten Vorschlag zur Einbindung der

Bibel in die evangelische Ethik als narrativ verfasste Wahrnehmungsschule moralischer

Phänomene vorgelegt (3.). Ulrich H. J. Körtner konkretisiert die Forderung nach

Schriftgemäßheit evangelischer Ethik als Forderung der ethischen Verbindlichkeit des

christlichen Glaubens unter Wahrung der rechtfertigungstheologisch motivierten

Unterscheidung von innerweltlicher Ethik und Heil (4.).

 

a. Das Schriftprinzip der Theologie und seine Krise

Die Bibel hat in der Reformationszeit ein enormes emanzipatives Potential gezeigt. Wurde die

Bibel doch als entscheidende normative Ressource gegen die Autorität des kirchlichen

Lehramtes in Stellung gebracht. Dabei ist für Luther entscheidend, dass die Bibel so klar und

deutlich ist, dass sie sich geradezu selbst auslegt und damit für jede Gläubige und jeden

Gläubigen leicht zugänglich und voll verständlich ist. Die Heilige Schrift allein soll in allen

maßgeblichen Fragen des Glaubens und der Lebensführung vollkommen unstrittige Auskunft

geben können. Die Bibel konnte so zum ersten Prinzip religiöser Lebensführung und

kirchlicher Bekenntnisbildung erhoben werden.

In der altprotestantischen Orthodoxie wurde dieser reformatorische Impuls zur Lehre vom

Schriftprinzip der theologischen Wissenschaft ausgebaut. War das sola scriptura Luthers erst

im Kontext der anderen Exklusivpartikel sola fide, sola gratia und solus Christus recht zu

verstehen, avancierte es in der altprotestantischen Orthodoxie neben dem Materialprinzip der

Rechtfertigungslehre als Formalprinzip zum wissensarchitektonischen Fundament der

Theologie. Alle Aussagen der Theologie sollen sich daher auf das sichere Fundament biblischer

Aussagen zurückführen lassen. Theologische Ethik erbe demnach ihre Autorität allein aus der

verbalinspirierten Schrift. Vor diesem Hintergrund ist das moralische Urteilen auf der Basis

von ausgewählten Schriftzitaten erklärbar. Die derartig starke Auffassung der Bibel als

überzeitlich gültige Norm ethischer Urteilsbildung hat einerseits eine intensive Bibelforschung

befördert. Die ihr zugrundeliegende Forderung der Klarheit der Bibel hat sich jedoch nicht auf

- Seite 3



Dauer einlösen lassen.

In der Aufklärung wurde auch dank entscheidender Vorläufer des Pietismus die historisch-

kritische Bibelforschung zu einer Herausforderung, die zu einer anhaltenden Krise des

Schriftprinzips geführt hat. G. E. Lessing hat die Schrift als wächserne Nase gescholten, da sich

unterschiedlichste und widersprüchliche Lehre aus ihr gewinnen lassen. G. W. F. Hegel drückte

dies markant aus, indem er darauf verwies, dass nicht nur die Kirche, sondern auch alle

Ketzereien sich auf die Bibel berufen haben und selbst der Teufel die Bibel zitiere. Die Schrift

wurde verstärkt als unklar und widersprüchlich erfahren. D. F. Strauß hat radikal auf die

lebensweltliche Ferne der Bibel und ihren mythischen Charakter hingewiesen. Die

Religionsgeschichtliche Schule hat die religionsgeschichtliche Relativität biblischer Aussagen

aufgedeckt. Diese relativierenden Beobachtungen wiederholten sich hinsichtlich des

Kanonisierungsprozesses: Einer unmittelbaren normativen Aufladung des Kanons stehen

heute Einblicke in seine menschliche, kulturell-überformte Genese, seine widersprüchlichen

Auskünfte in Bezug auf Einzelfragen, seine Abhängigkeit von der umliegenden

Religionsgeschichte usw. gegenüber. Vor dem Hintergrund dieser Einsichten müssen die

biblischen Schriften als zeitbedingte literarische Texte aus sozialen, politischen und kulturellen

Verhältnissen begriffen werden, die sich maßgeblich von unserer Situation unterscheiden.

Eine unmittelbare Übertragung der Bibel in die Gegenwart, überspringt nicht nur diese

lebensweltliche Ferne, sondern verkennt auch die eigenen zeitbezogenen Anliegen der

biblischen Texte.

Der Blick auf die Krise des Schriftprinzips raubt Versuchen, moralische Urteile direkt durch

einzelne Bibelzitate abzusichern, ihre Überzeugungskraft. Wäre die Bibel der evangelischen

Ethik nur ein moralischer Gesetzestext und evangelische Ethik nur der Versuch, gesetzliche

Vorschriften und Pflichten aus der Bibel abzuleiten, könnte sie heute nicht mehr plausibilisiert

werden. Vielmehr laden die Resultate historisch-kritischer Erforschung der Bibel zu einer

grundlegend kritischen Haltung gegenüber der Schrift als äußerer Autorität an. Das

Schriftzeugnis kann nicht von einer eigenverantwortlichen ethischen Reflexion der Gegenwart

befreien. Es kann jedoch zu einer freien, situationssensiblen, verantwortlich-getroffenen

Entscheidung jeder einzelnen Christin und jedes einzelnen Christen anleiten.

 

- Seite 4

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/pflichtenethik


b. Schrift als Quelle christlicher Identitätsbildung

Das christliche Ethos ist maßgeblich durch die Bibel, die Geschichte ihrer Auslegung und der

damit verbundenen Bekenntnisbindung geprägt. Daher ist christliche Ethik als Reflexion des

christlichen Ethos auch auf die Wirkungsgeschichte der Bibel bezogen. Diese Prägekraft der

Bibel für das Christentum ist jedoch nicht in erster Linie als Einprägung moralischer Gebote zu

begreifen. "Die Bibel ist in ethischer Hinsicht nicht (zuerst) Normenquelle, sondern Quelle der

Identitätsbildung." (Reuter 2015: 76). In diesem Sinne bietet die Bibel Deutehorizonte der

eigenen Lebensführung in Erzählungen, Dichtungen, Bildern und Geboten.

So wenig die Bibel auf viele der gegenwärtigen beispielsweise medizinethischen

Problemfelder konkrete Anweisungen zu vergeben mag, weil die technischen Möglichkeiten

heutiger Medizin dort schlicht nicht auftreten, können sehr wohl ethische Beurteilungen

dieser Fälle aus der Perspektive eines auch biblisch geprägten Deutehorizonts des christlichen

Glaubens vorgenommen werden. Dabei ist jedoch fraglich, ob ein Rekurs auf einzelne

Bibelstellen Orientierungen angesichts der ethischen Herausforderungen der Moderne bieten

kann. Unabhängig von ihrer Auslegungsgeschichte und der damit verwobenen

Bekenntnisbildung kann die Prägekraft der Schrift auf ein christliches Ethos nicht adäquat

bestimmt werden. Doch auch ein Rekurs auf Schrift, Bekenntnis und Dogmatik gibt in aller

Regel keine ausreichenden Kriterien an die Hand, die detail- und voraussetzungsreichen

ethischen Problemfelder der Gegenwart präzise wahrzunehmen und zu beurteilen.

Evangelische Ethik ist daher immer auch darauf angewiesen, Kategorien in die ethische

Reflexion zu übernehmen, die nicht der christlichen Auslegungs- und Bekenntnistradition

entstammen. Der grundlegende Beitrag der Schrift besteht dann darin, eine biblisch geprägte

Perspektive auf die Wirklichkeit auszubilden und in ethische Gegenwartsdiskurse einspielen,

sofern sie sich darum bemüht, diese ihre Ausrichtung auch unabhängig von einer Perspektive

des Glaubens plausibel zu machen. Einen Versuch die biblisch geprägten Grundkoordinaten

christlicher Wirklichkeitswahrnehmung auf den Begriff zu bringen, bietet Reiner Anselm:

"Glaube beschreibt ein umfassendes Ausgerichtet-Sein durch die Beziehung zu Gott, aus dem

heraus sich eine bestimmte Sicht der Wirklichkeit ergibt: Sie leitet dazu an die Weltlichkeit der

Welt in ihrer Unterschiedenheit zu Gott zu akzeptieren und darum Fragen der Lebensführung

immer nur als vorläufige und damit auf Kompromiss angelegte Fragen zu verstehen. Sie

sensibilisiert dafür, jedem Einzelnen, den sie als Mitgeschöpf versteht, Freiheit in

- Seite 5

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/bildethik


Gemeinschaft zu ermöglichen und lenkt die Aufmerksamkeit darauf, das eigene Tun an der

Zukunftsfähigkeit des menschlichen Lebens auszurichten." (Anselm 2011: 22)

Ausgehend vom "biblisch-anthropologischen Modell des herausgerufenen und antwortenden

Selbst" (Reuter 2015, 76) erläutert Hans-Richard Reuter die materiale Ausrichtung des

christlichen Ethos durch den Verweis auf vier zentrale Topoi: Erstens die Hochstellung des

Gewissensbegriffs, welcher Ausdruck eines allgemeinen moralischen Normbewusstseins, der

Bewahrung personaler Identität und Integrität und der Hochschätzung individueller

fallbezogener Urteilsfähigkeit ist. Zweitens einer durch die Gottesebenbildlichkeit begründete

unbedingte Wertschätzung eines jeden, inklusive des eigenen Selbst. Damit ist zugleich die

Berufung zur Sorge um die irdischen Güter verbunden. Drittens wird im Gedanken der

Nächstenliebe eine universalistische Orientierung des eigenen Handelns an den Bedürfnissen

des Nächsten das Wort geredet. Viertens schließlich wird durch die Lehre von der Sünde und

der Erneuerung beziehungsweise durch die Unterscheidung zwischen Sünde und Sünder ein

Festhalten an der Gottesebenbildlichkeit des Menschen und seiner Urteilsfähigkeit zum Guten

trotz Verstrickung in die Wirklichkeit des Bösen aufrechterhalten (Reuter 2015: 76-90).

 

c. Schrift als Wahrnehmungsschule moralischer Phänomene

Für Johannes Fischer dient die Schrift der theologischen Ethik heute als paradigmatische

narrativ verfasste Schule der moralischen Wahrnehmungs- und Verhaltensmuster (Vgl. Fischer

2011). Diese Muster prägen das christliche Ethos bis heute und befördern eine moralische

Klugheit, die wirksame Handlungsgründe gegebenen Situationen zu entnehmen lehrt.

Ob die Schrift für Ethik überhaupt noch eine Bedeutung haben kann, hängt für Fischer

maßgeblich vom zugrundeliegenden Ethikverständnis ab. Die heute seiner Beobachtung nach

übliche Regelethik ist ganz auf das richtige moralische Urteilen fokussiert. Zwischen Sein und

Sollen besteht für diese Ethiken ein Hiatus. Ethik dieser Art ist damit befasst, das richtige

moralische Urteilen unabhängig vom gegebenen Sein zu begründen. Hierfür kann die Bibel

heute keinen Beitrag mehr leisten. Diese Spielarten der Ethik sind für Fischer jedoch ohnehin

ausgesprochen irreführend.

- Seite 6



Ethik sollte sich vielmehr mit den einer Handlungssituation zu entnehmenden Gründen und

Motiven für ein bestimmtes Handeln befassen. Es gilt, eine bestimmte Weise der moralisch

klugen Wahrnehmung einer Situation zu stärken und zu vergewissern. Diese Art der

Anschauung kann nicht künstlich zwischen Deskription und Präskription, zwischen Sein und

Sollen, trennen. Ohnehin lässt sich moralisches Vokabular nicht ohne Handlungs- und

Situationsanschauung verständlich machen. Artikulieren und prägen lassen sich derartige

Anschauungen von konkreten Situationen durch Narrative. So bietet die Bibel in ihren

konkreten Narrativen reiches Anschauungsmaterial grundlegender moralischer Handlungs-

und Wahrnehmungsmuster. Vermittelt durch die Rezeption biblischer Geschichten haben

diese Muster haben immer schon christliche Kulturen geprägt und sind in ihnen latent am

Werk. Im Horizont eines so bestimmten christlichen Ethos prägen diese narrativ vermittelten

Muster nicht zuletzt die konkrete Wahrnehmung und Anschauung auch gegenwärtiger

Handlungssituationen. Das berühmteste Beispiel für eine solche biblische Erzählung ist

diejenige vom barmherzigen Samariter (Lk 10,25-37). Gerade in ihr wird deutlich: Die

Wahrnehmungsmuster und Handlungsmotive, die Fischer im Blick hat, sind anderer Art als

das allein rationale moralische Urteilen und Begründen. Sie sind durch Emotionen und

Einstellungen, wie Leidenschaft, Freundlichkeit, Reue, Mitleid, Liebe, Hingabe usw. geprägt. In

den Worten des Evangelisten Lukas: "Ein Samariter […] kam dahin, und als er ihn sah, jammerte

es ihn" (Lk 10,33). Anders gesagt: Es stellt sich nicht zuerst die Frage nach dem richtigen

Handeln, sondern nach dem Guten, das das Handeln orientieren soll.

Die Schrift hilft nicht für die moralische Urteilsbegründung. Sie hilft durch ihre narrative

Struktur für "die moralische Sensibilisierung für Situationen und Lebenslagen, die praktisch

Grund geben, in einer bestimmten Weise zu handeln und die Menschen entsprechend

urteilen lassen." (Fischer 2011: 271) Die Bibel dient nicht dem Begründen, sondern dem

Verstehen. Sie ist so selbst und ganz grundsätzlich ein Korrektiv für die Einseitigkeit heutiger

Ethikentwürfe.

 

d. Schrift als Quelle der ethischen Verbindlichkeit des Glaubens

Ulrich H. J. Körtner fasst die Schrift als zentrale Quelle der evangelischen Ethik (Vgl. Körtner

2011). Auch für ihn gibt die Schrift zwar keine materialen ethischen Bestimmungen mehr vor.

- Seite 7

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/liebe-hass-eros-agape


Sie ruft jedoch zum Glauben und verweist auf seinen Grund in der Gnade und Liebe Gottes. So

weist die Schrift auf eine prinzipielle ethische Verbindlichkeit des Glaubens hin, die in ihren

konkreten Bestimmungen immer wieder neu und zeitgemäß materiell gefüllt werden muss.

Protestantische Ethik ist nach Körtner aufgrund der reformatorischen Tradition auf

Schriftgemäßheit verpflichtet. Schriftgemäßheit kann auch nach Körtner nicht mit Biblizismus

gleichgesetzt werden. Vielmehr gilt es den hermeneutischen Zirkel von Schriftgemäßheit und

Wirklichkeitsgemäßheit in der theologischen Ethik zu beachten und zu befördern. Die Schrift

ist zwar die zentrale jedoch nicht die einzige Quelle der evangelischen Ethik. Zwar fordert die

reformatorische Tradition, dass die Schrift als maßgebliche Grundnorm der theologischen

Urteilsbildung fungiert. Nach der Krise des Schriftprinzips ist aber klar, dass die Bibel nicht im

buchstäblichen Sinne Norm evangelischer Ethik sein kann. "Kein Text der Bibel, mag es sich

sogar um den Dekalog oder die Bergpredigt handeln, darf unmittelbar mit dem aktuellen, d.h.

im Hier und Jetzt verbindlichen Willen Gottes identifiziert werden." (Körtner 2011: 293) In

Anlehnung an Dietrich Bonhoeffer stemmt sich Körtner gegen einen gesetzlichen Gebrauch

der Bibel. Die biblischen Texte zeugen von einer ethischen Verbindlichkeit des Glaubens, die in

jeder Zeit neue konkrete Formen annehmen muss. "Normativ ist die Schrift also im Hinblick

auf das Dass der ethischen Verbindlichkeit des Glaubens, nicht aber hinsichtlich des heutigen

materiellen Wie eines Lebens aus unbedingter Verantwortung vor Gott und den Menschen."

(Körtner 2011: 294)

Die Bibel selbst weist eine Vielfalt christlicher Ethiken auf. Ethische Weisungen ergehen häufig

anlassbezogen. Es zeigt sich ein Rückgriff auf vorchristliche ethische Traditionen. Sie diktiert

insgesamt keine einheitliche materiale Ethik, fordert so aber gerade zur ethischen Reflexion

heraus. Die Bibel gibt nach Körtner der ethischen Reflexion jedoch eine

rechtfertigungstheologische Norm vor: So ist die primäre Botschaft des Neuen Testaments

eine soteriologische. Sie verkündet ein Heil, das vor aller Ethik liegt und damit das ethische

Geschäft von jeglichen soteriologischen Ansprüchen befreit: Nicht das gute Werk, sondern der

Glaube führt zum Heil. Es ist also streng zwischen Ethik und Heil zu unterscheiden und die

Differenz zwischen der Heilsdimension und Ethikdimension kann im Umgang mit der Bibel

immer wieder neu eingeübt werden.

a. Möglichkeiten der Operationalisierung

- Seite 8

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/liebe-hass-eros-agape


Die Frage nach der Bibel in evangelischer Ethik ist so grundlegend, dass sie sich quer durch die

verschiedenen ethischen Problemfelder hindurch stellt. In nahezu allen Themengebieten der

Ethik lässt sich somit erproben, welche Stellung die Bibel und biblisch geprägte Perspektiven

in der ethischen Reflexion einnehmen können. Dabei kann sich der Bedeutung der Bibel für

die verschiedenen Problemfeldern auf mindestens drei Weisen angenähert werden: Erstens

kann analysiert werden, wie die Bibel in bestehenden ethischen Diskursen auftritt. Wer zieht

in ethischen Debatten die Bibel für seine Position heran? Wie wichtig ist der Bibelbezug für

eine Position? Zweitens kann sich der innerbiblischen Vielfalt ethischer Aussagen durch die

Gegenüberstellung markanter Passagen angenähert werden. Welche Spannungen ergeben

verschiedene biblische Aussagen hinsichtlich ethischer Problemfelder? Drittens kann die je

eigene Haltung gegenüber biblischen Aussagen anhand unterschiedlicher Textstellen erprobt

werden. Welche Stellen unterstützen die eigenen moralisch-ethische Überzeugungen? Welche

biblischen Geschichten prägen die eigenen Wahrnehmungsmuster? Welche Stellen stehen in

Spannung zu heute verbreiteten moralischen Grundsätzen, Überzeugungen und Intuitionen?

 

b. Material

Zu dem wichtigsten Material zur Bibel in der Ethik gehören freilich die biblischen Schriften

selbst. Anstatt hier jedoch die biblisch-ethischen Schwergewichte evangelischer Tradition, wie

die Zehn Gebote (Ex 20, Dtn 5), die Bergpredigt (Mt 5-7) oder auch berühmte

Gleichniserzählungen wie die vom barmherzigen Samariter (Lk 10,25-37), in den Vordergrund

zu stellen, kann exemplarisch ein Konfliktfeld adressiert werden:

Die Beurteilung von Homosexualität gilt in vielen evangelikalen und konservativen Kreisen

oftmals als Seismograf für die Bibeltreue. In der Tat kennt die Bibel Stellen, die

Homosexualität deutlich verwerfen. Es lassen sich Spitzensätze wie Lev 18,22 („Du sollst nicht

bei einem Mann liegen wie bei einer Frau; es ist ein Gräuel.“ (LUT 2017)), Lev 20,13 („Wenn

jemand bei einem Manne schläft wie bei einer Frau, so haben sie beide getan, was ein Gräuel

ist, und sollen des Todes sterben; ihre Blutschuld komme über sie.“ (LUT 2017)) im Alten

Testament finden oder es kann auf die Verwerfungen von Homosexuellen bei Paulus im

Neuen Testament (1Kor 6,9; Röm 1,26f.) hingewiesen werden.

- Seite 9



Diese Stellen müssen zunächst in ihrer historischen Situation kontextualisiert werden, welche

sich von unseren heutigen Begebenheiten radikal unterscheiden. Sodann können die Stellen

mit anderen Bibelstellen konfrontiert werden, wie z. B. der Aufhebung gesellschaftlicher

Statusgruppen bei Paulus selbst („Hier ist nicht Jude noch Grieche, hier ist nicht Sklave noch

Freier, hier ist nicht Mann noch Frau; denn ihr seid allesamt einer in Christus Jesus.“ (Gal 3,28

LUT 2017)) Es lässt sich aufweisen, wie selektiv in diesen vermeintlich bibeltreuen Kreisen mit

anderen Vorschriften der biblischen Schriften verfahren wird, indem z. B. Anweisungen für das

Rasieren, das Speisen und die Haltung von Sklaven nicht die gleiche Geltung zugestanden

wird. Es lässt sich schließlich fragen, ob die Orientierung an den biblischen Einzelaussagen zur

Homosexualität, das eigentliche Motiv einer Ablehnung der Homosexualität ist oder ob

andere für eine solche Verwerfung leitend sind, wie z. B. eine bestimmte Konstruktion von

Natürlichkeit oder eine grundsätzlich antimodernistische Haltung (vgl. zum Abschnitt Dabrock

2012).

 

c. Fragen und Thesen zur Diskussion

Wie schriftgemäß muss eine evangelische Ethik sein?

"Auch aus heutiger Sicht ist es nicht unproblematisch, den Dekalog als Summe des

alttestamentlichen Ethos zu betrachten. Seine Adressaten waren keineswegs alle

Menschen, sondern erwachsene israelitische Männer, die Grund, Vieh und Sklaven

besaßen und für ihre Frauen, Kinder und Eltern, mit denen sie in einem Haushalt lebten,

verantwortlich waren. Der Dekalog vertritt eine exklusive Monolatrie mit aggressiver

Abgrenzung von anderen Religionen und Kulturen sowie eine patriarchale Sozialstruktur.

Er schützt besonders den Anspruch der Wohlhabenden auf ihr Eigentum, zu dem auch

Sklaven und Sklavinnen gehören." (Krüger 2011: 249) Welche Chancen und

Herausforderungen bieten die Zehn Gebote für heutige ethische Reflexion?

Was muss ich glauben, um aus der Bibel ethische Orientierung beziehen zu können?

Basisliteratur

Anselm, R.: Art. Bibel, Glaube, in: Anselm, R., Körtner, U. H. J. (Hg.): Evangelische Ethik kompakt.

Basiswissen in Grundbegriffen, Gütersloh 2015, 17–23.

- Seite 10



Fischer, J.: Die Bedeutung der Bibel für die theologische Ethik, in: Zeitschrift für Evangelische

Ethik 55 (2011), 262–273.

Körtner, U. H. J.: Das Neue Testament als Quelle theologischer Ethik. Anmerkungen zum

Verhältnis von theologischer Ethik und neutestamentlicher Wissenschaft aus systematisch-

theologischer Sicht, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 55 (2011), 287–300.

Lauster, J.: Schriftauslegung als Erfahrungserhellung, in: Nüssel, F. (Hg.): Schriftauslegung.

Tübingen 2014, 179–206.

Weiterführende Literatur

Dabrock, P.: Zum Gebrauch der Bibel in der Theologischen Ethik. Erörterungen angesichts der

aktuellen Debatte um Homosexualität, Ökumenische Rundschau 61 (2012), 273–286.

Goppelt, L.: Prinzipien neutestamentlicher und systematischer Sozialethik heute (1973), in:

Ulrich, H. G. (Hg.): Evangelische Ethik. Diskussionsbeiträge zu ihrer Grundlegung und ihren

Aufgaben (=ThB 83), München 1990, 42–65.

Horn, F. W. (Hg.): Jenseits von Indikativ und Imperativ, Tübingen 2009.

Horn, F. W.: Ethik des Neuen Testaments 1993–2009, in: Theologische Rundschau 76 (2011),

1–36, 180–221.

Konradt, M., Schläpfer, E. (Hg.): Anthropologie und Ethik im Frühjudentum und im Neuen

Testament, Tübingen 2014.

Konradt, M.: Neutestamentliche Wissenschaft und Theologische Ethik, in: Zeitschrift für

Evangelische Ethik 55 (2010), 274–286.

Krüger, T.: "Wer weiß denn, was gut ist für den Menschen?" Zur Bedeutung des Alten

Testaments für die evangelische Ethik, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 55 (2011), 248–261.

Leonhardt, R.: Moralische Urteilsbildung in der evangelischen Ethik. Hermeneutische und

anthropologische Überlegungen, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 54 (2010), 181–193.

Otto, E.: Theologische Ethik des Alten Testaments, Stuttgart u.a. 1994.

Reuter, H.-R.: Grundlagen und Methoden der Ethik, in: Huber, W., Meireis, T., Reuter, H.-R.

(Hg.): Handbuch der Evangelischen Ethik, München 2015, 9–123.

Veröffentlicht am 20.11.2020 (Version 1.0).

- Seite 11



Zitierweise:

Berkefeld, M.: Art. "Bibel in der Ethik" (Version 1.0 vom 20.11.2020), in: Ethik-Lexikon,

verfügbar unter: https://ethik-lexikon.de/lexikon/bibel-der-ethik.

- Seite 12


