a Fthik-Evangelisch

Eine Initiative des Netzwerks Ethik in der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern und der Lehrstiihle fir Evangelische Ethik an den bayerischen Universitaten

Staat und Kirche

Autor

Dr. Georg Kalinna

Das Verhaltnis von Staat und Kirche ist in der Bundesrepublik auf Kooperation angelegt. Die
Kirchen sind vom Staat getrennt, dabei aber konstruktiv aufeinander bezogen. Der Staat ist
weltanschaulich neutral, ermdéglicht und férdert aber die Religionsaustbung, wahrend die
Kirchen die Demokratie bejahen und sich als Institutionen im Rahmen der freiheitlich-
demokratischen Grundordnung verstehen. Beide kooperieren in zahlreichen Bereichen.
Neben einer Verhaltnisbestimmung von Staat und Kirche fragt die evangelische Ethik
grundsatzlich nach den Funktionen und Formen staatlicher Herrschaft, sowie danach, wie

staatliche Macht legitimiert wird.

Dass es Staaten gibt, ist fur Menschen westlicher Kulturen im 21. Jahrhunderts eine kaum
hinterfragbare Selbstverstandlichkeit. Dass es Kirchen gibt, ist dagegen fur eine wachsende
Zahl von Menschen weit weniger selbstverstandlich und dass die Kirchen daruber hinaus in
vielfaltigen Beziehungen zum Staat stehen, erscheint vielen nicht zuletzt deswegen oft als
befremdlich. Ist mit der Trennung von Staat und Kirche und der weltanschaulichen Neutralitat
nicht alles gesagt, was es zum Themenfeld von Staat und Kirche zu sagen gibt? Dass damit

keineswegs alles gesagt ist, hat verschiedene Grinde. Einer besteht darin, dass die Geschichte

- Seite 1


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/staat-und-kirche
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/dr-georg-kalinna
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/dr-georg-kalinna

von Staat und Kirche so eng miteinander verwoben ist, dass sowohl der moderne Staat und
als auch die gegenwartige Gestalt der Kirche kaum ohne das jeweilige GegenuUber zu
verstehen sind. Die Verhaltnisbestimmung von Staat und Kirche war lange Zeit das Feld, an
dem sich die Zuordnung von Christentum und Welt insgesamt orientierte. Zusammen und im
Austausch mit anderen Disziplinen fragt die evangelische Ethik traditionell danach, welche

Funktion und welche Ziele ein Staat erfullt, wie sie verschiedene Formen politischer Ordnung

und ihre Legitimation beurteilt, und wie das Verhaltnis der Kirche zum Staat zu bestimmen ist.

Wie man das Verhaltnis von Staat und Kirche bestimmt, hangt davon ab, was man unter Staat

und Kirche versteht (siehe Grundbegriffe: Nation und Staat). Zur ersten Orientierung mogen

folgende Definitionen gentgen: Der Staat ist ein soziales Gebilde, das innerhalb eines
bestimmbaren Gebiets und mit Wirkung fur eine bestimmbare Menschengruppe erfolgreich
die Fahigkeit zur Durchsetzung legitimer physischer Gewalt fur sich beanspruchen kann
(Jellinek 1914: 394-434, Weber 1972: Kap. 1, 817). Dieser Staatsbegriff |asst sich nicht
problemlos auf vormoderne Gesellschaften Ubertragen, sondern bezeichnet eine spezifische
Organisationsform politischer Herrschaft, deren Anfange auf die frihe Neuzeit zurtckgehen
und sich bis zum 19. Jahrhundert weitgehend durchgesetzt hat. Auch der Kirchenbegriff ist
hoch variabel. Im Folgenden ist es ausreichend, mit der Kirche die Organisationsformen des
Christentums zu verstehen, die je nach Epoche und kultureller Umwelt unterschiedlich
ausgestaltet sind. In der Regel sind im Folgenden mit Staat und Kirche der demokratische
Staat der Bundesrepublik Deutschland und die Evangelischen Kirche in Deutschland samt

ihren Gliedkirchen, den Landeskirchen, gemeint.

Es gibt eine Reihe an einschlagigen Modellen zur Verhéltnisbestimmung von Kirche und Staat.
Die klassischen Modelle im deutschen Protestantismus lassen sich auf die Reformatoren,
insbesondere auf Martin Luther (1483-1546) (Luther 2016: 225-253), zurtckfuhren. Es handelt
sich dabei um Umformungen bereits vorhandener Gesellschaftsdeutungen, darunter vor
allem der mittelalterlichen Drei-Stande-Lehre und der bis in die Antike zurtckreichenden
Naturrechtslehre (Tanner 1993: 120-164). Am einflussreichsten war jedoch Luthers Lehre von
den zwei Reichen oder Herrschaftsweisen ("Regimenten") Gottes. Gottes Herrschaft Uber die
Welt ist demzufolge so zu denken, dass zwischen dem geistlichen und weltlichen "Regiment"
zu unterscheiden ist. Wahrend das geistliche Regiment auf das freie Handeln aus Glauben

zielt, bei dem sich Gott mittels des Heiligen Geistes im Gewissen der Christenmenschen

- Seite 2


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/formen-politischer-ordnung-und-ihre-legitimation
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/formen-politischer-ordnung-und-ihre-legitimation
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/nation-und-staat

Geltung verschafft, dient das weltliche Regiment dem Erhalt der physischen Existenz und des
(Rechts-)Friedens innerhalb der Gesellschaft - notfalls unter Ausibung von Zwang und Gewalt.
Luther konnte hierfur auf altere Unterscheidungsmotive der christlichen Tradition
zuruckgreifen, darunter etwa Augustins Unterscheidung von civitas Dei, civitas terrena und die
mittelalterliche Zwei-Schwerter-Theorie. Auch wenn Luthers eigene Terminologie viele Fragen
offenlasst, sind unterschiedliche Adaptionen der Zwei-Reiche-Lehre bis heute wirksam. Der
Grund dafur ist nicht zuletzt, dass sie als Vorlaufermodell fir eine Spharentrennung von
Politik und Religion bzw. von Moral und Politik gelesen werden kann (siehe auch unten 3.b.

und c.).

Mit Blick auf die gegenwartige Situation in der Bundesrepublik sind solche
Differenzierungsmodelle in das Geflige des demokratischen Verfassungsstaates
einzuzeichnen. Das bestimmende Moment ist hierbei die Anerkennung der Demokratie durch
die Kirchen, die sich ihrem gewandelten Selbstverstandnis entsprechend nicht in einer blof3en
Bejahung erschépft. Die Evangelische Kirche in Deutschland erkennt den Staat der
Bundesrepublik nicht nur an, sondern beansprucht, die Demokratie mit zu féordern und zu
gestalten. Spatestens seit der Veroffentlichung der Denkschrift "Der Staat des Grundgesetzes
als Angebot und Aufgabe" (1985) haben sich zunachst die westlichen Gliedkirchen der EKD,

spater die Landeskirchen der ehemaligen DDR ausdrucklich zum Staat des Grundgesetzes
bekannt. Einigen gehen die Loyalitatsbekundungen mittlerweile so weit, dass sie vor einer
"Uberidentifikation" der Kirche mit dem Grundgesetz warnen (Waldhoff 2014: 244). Staat und
Kirche sehen sich theologisch und politisch als Kooperationspartner an, die sich im

Koordinatensystem des Grundgesetzes bewegen.

Fur die die Zuordnung von Staat und Kirche sind jedoch nicht nur theologische und rechtliche
Erwagungen von Bedeutung, sondern auch das soziokulturelle Bedingungsfeld. Gegenwartige
Schlaglichter sind hierbei die Schrumpfung kirchlicher Organisationen, die generell
abnehmende Bindekraft von Institutionen, verstarkte religiose Indifferenz und
weltanschauliche Pluralitat. Sowohl der rechtliche Rahmen des Staat-Kirche-Verhaltnisses als
auch theologische Modelle der Zuordnung von Staat und Kirche haben ihre Wurzeln in den
Anfangen der Bundesrepublik und damit in einer Gesellschaft, in der Kirchenzugehorigkeit
und Bikonfessionalitat der Normalfall waren. Spatestens seit dem Beginn des 21. Jahrhunderts

bafl3en die Grol3kirchen jedoch zusehends ihr Monopol auf den Vertretungsanspruch far

- Seite 3


https://www.ekd.de/evangelische-kirche-und-freiheitliche-demokratie-55691.htm
https://www.ekd.de/evangelische-kirche-und-freiheitliche-demokratie-55691.htm

organisierte Religiositat ein. Das durfte nicht nur zur Folge haben, dass die Stimmen lauter
werden, die die rechtliche und politische Rolle der Kirchen als einen Anachronismus sehen. Es
durfte vielmehr auch zur Folge haben, dass die Kirchen selbst die Deutung ihrer Rolle im
weltanschaulich-pluralen Staat kritisch-konstruktiv weiterentwickeln, um den gewandelten

Bedingungen Rechnung zu tragen.

a. Rechtlicher Rahmen

Das Recht ist ein entscheidender Bedingungsfaktor fur die Ausgestaltung des Verhaltnisses
von Staat und Kirche. Im internationalen Vergleich unterscheidet man klassischerweise
zwischen drei Modellen: dem Staats- bzw. Volkskirchenmodell (z.B. Dadnemark, Finnland); dem
Trennungsmodell (z.B. Niederlande, Frankreich, USA) und dem Kooperationsmodell (z.B. die
Bundesrepublik, Belgien, Italien). Konnte man in der Bundesrepublik noch bis in die 1950er
Jahre behaupten, dass sich Staat und Kirchen als gleichberechtigte Partner gegentberstehen
(sog. Koordinationslehre), so ist heute unbestritten, dass das Grundgesetz den
entscheidenden Rahmen vorgibt, dem die Kirchen unterzuordnen sind (zum Ganzen
Munsonius 2016, Dreier 2018). Einem Trend zur Europaisierung zum Trotz sind das
Grundgesetz, die Landerverfassungen und Staatskirchenvertrage nach wie vor die wichtigsten
Rechtsquellen des Religionsverfassungsrechts in der Bundesrepublik. Die im Grundgesetz
verankerte, friher oft als "hinkende Trennung" (Ulrich Stutz 1926, zit. nach Dreier 2019: 341)
bezeichnete Verhaltnisbestimmung von Staat und Kirche geht in weiten Teilen auf die
Weimarer Reichsverfassung zurtck, deren sog. Kirchenartikel das Grundgesetz Ubernommen
("inkorporiert") hat (Art. 140 GG, 136-139, 141 WRV). Den Kern bildet die Religionsfreiheit aus
Art. 4 GG (siehe Freiheit).

Die Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts bestimmt das Verhaltnis von Staat und
Kirche im Wesentlichen von drei Sdulen her: der religids-weltanschaulichen Neutralitat des
Staates, dem Trennungsgebot zwischen Staat und Religionsgemeinschaften und dem
Selbstbestimmungsrecht der Religionsgemeinschaften. Angesichts der gewandelten
religionskulturellen Situation gibt es Anfragen an das Religionsverfassungsrecht. Wahrend die
einen betonen, dass die geltenden Regelungen weiterhin Rechtssicherheit und Freiheitlichkeit
far alle Religionsgemeinschaften sicherstellen (Heinig 2014), wendet die Gegenseite ein, dass

angesichts der gewandelten Rolle und Bedeutung der Kirchen eine klare Neujustierung des

- Seite 4


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/recht
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/freiheit

geltenden Rechts notwendig ist (Czermak 2019). Jedenfalls wird mehr und mehr deutlich, dass
religidse Indifferenz das Koordinatenfeld der gegenwartigen rechtlichen Regelungen wohl
starker berUhrt als die ebenfalls groBer gewordene religiose Pluralitat. Wahrend die
derzeitigen Rechtsinstrumente trotz einiger Kritik in den letzten Jahrzehnten gezeigt haben,
dass sie eine beachtliche Flexibilitat zur Integration unterschiedlicher Religionsgemeinschaften
bereitstellen, besteht die Gefahr, dass Religionslosigkeit die Legitimation des Religionsrechts
aushoéhlt, da Intention und Grundsatze einer kooperativen, tendenziell religionsfreundlichen

Rechtsordnung deren (Selbst-)Verstandlichkeit in Frage stellen (Korioth 2019).

b. Christentumsgeschichtliche Modelle der Zuordnung von christlicher
Gemeinschaft und politischer Herrschaft

Theologisch-religidse Verhaltnisbestimmungen zur politischen Herrschaft lassen sich
vereinfachend anhand von funf Grundmotiven darstellen: Gleichgultigkeit, Anerkennung,
Konflikt, Verschmelzung und Kooperation (diese Typologie lehnt sich grob an Niebuhr 1996

an, die wiederum von Troeltsch 1912 inspiriert sein durfte).

Christliche Gemeinschaften kdnnen politischer Herrschaft gleichgiiltig gegentberstehen. Das
galt etwa fur die Selbstverortung fruhchristlicher Gemeinden im rémischen Reich oder fur
einige radikale Gruppierungen der Reformationszeit. Das Motiv lasst sich verschiedenartig
erkladren und begrinden. Ein erster Grund besteht in der sozialen Zusammensetzung. Da der
frihen Jesusbewegung keine und den ersten Gemeinden zunachst nur wenige Menschen
angehorten, die politische Amter bekleideten, gab es kaum Bedarf, Giber die Gestaltung der
innergemeindlichen Angelegenheiten hinauszublicken. Hinzu kamen jedoch auch theologische
Grunde. Einer der folgenreichsten durfte die eschatologische Naherwartung sein. Wenn Gott
die irdischen Zusammenhange in naher Zukunft radikal umwalzt, erscheint die Gestaltung
gegenwartiger Institutionen zweitrangig. Gleichgultigkeit gegenuber politischer Herrschaft liefl3
sich auch mit der unmittelbaren Gegenwart der Gottesherrschaft rechtfertigen. Wenn das
Reich Gottes oder Christi "nicht von dieser Welt" (Joh 18,36) ist, und Gott schon gegenwartig
selbst herrscht, ist jede irdisch-politische Herrschaft nur sekundar. Auch als der Gedanke einer
unmittelbar wirksamen Herrschaft Gottes in der Reflexion Uber den Staat in den Hintergrund
trat, konnte das Christentum Elemente einer solchen Gleichgultigkeit beibehalten. Das zeigt

sich daran, dass christliche Gemeinschaften in jeder Form politischer Herrschaft bestanden

- Seite 5



und sich hiermit arrangieren konnten.

Mit Anerkennung ist eine Verhaltnisbestimmung gemeint, die der politischen Herrschaft eine
Legitimation zuspricht und von den Gemeindemitgliedern erhdhte Loyalitatsanforderungen

erwartet (siehe Formen politischer Ordnung und ihre Legitimation). Eine solche Anerkennung

politischer Herrschaft seitens christlicher Gemeinschaften zieht sich durch die meisten
Selbstverortungsbemuhungen der christlichen Ideengeschichte. Lange Zeit beriefen sich
Theologie und Kirche hierflur auf Aussagen des Apostels Paulus: Da politische Herrschaft von
Gott eingesetzt ist, ist dieser Folge zu leisten (Rom 13,1). Die Loyalitat gegentber Gott und
gegenuber der politischen Herrschaft mogen sich zwar qualitativ voneinander unterscheiden -
"Gehorsam" im engeren Sinne gebUhrt alleine Gott, im Hinblick auf die politische Herrschaft
ist "Unterordnung" ausreichend. Im Ergebnis aber impliziert hier die Anerkennung der
Herrschaft Gottes die Anerkennung der politischen Herrschaft (ahnlich 1. Petr. 2, 17: "Flrchtet
Gott, ehrt den Kénig!"). Lange Zeit war das Modell der Anerkennung eng mit dem
Selbstverstandnis vormoderner Gesellschaften verbunden, wonach das Wohl der Gesellschaft
nicht ohne gottlich-metaphysische Lenkung denkbar ist (anschaulich beschrieben in Taylor
2009, 79-100, 730-743). Viele Aussagen der reformatorischen Theologie lassen sich einem
solchen Anerkennungsmodell zuordnen. Seit der Aufklarung und der Moderne beziehen sich
christliche Theorien vor allem auf vertragstheoretische und - seit dem 20. Jahrhundert -
menschenrechtliche Modelle, um die Anerkennung politischer Herrschaft zu formulieren
(Siep/Gutmann/Jakl/Stadtler 2012). Widerstand ist fur das Motiv der Anerkennung prinzipiell
problematisch, etwa weil Widerstand gegen die jeweiligen Machtinhaber einem Widerstand
gegen Gottes Herrschaft gleichkommmt (Paulus, Luther) oder weil Widerstand die
demokratische Legitimation von Verfahren zur kollektiven Entscheidungsfindung in Frage
stellt (vgl. Rendtorff 1991).

Christliche Gemeinschaften konnen sich und ihre Umwelt jedoch auch so interpretieren, dass
sie ihr Verhaltnis zur politischen Herrschaft als Konflikt beschreiben. Auch dahinter stand lange
Zeit die Auffassung, dass Gott der eigentliche Herrscher der natirlichen wie der sozialen Welt
ist. Klassische Belegstelle hierfur ist Apg 25, 29b: "Man muss Gott mehr gehorchen als den
Menschen." Aus der christlichen Perspektive ging und geht es hierbei meist um Handlungen
oder Loyalitatsbekundungen, die es aus ihrer Sicht unmaoglich machen, den Ansprichen

Gottes Folge zu leisten. Beispiele waren etwa die Forderung, dem gottgleichen Kaiser des

- Seite 6


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/formen-politischer-ordnung-und-ihre-legitimation

rémischen Reiches Opfer zu bringen oder die Forderung, beim Eintritt in den Soldatendienst
einen paganen Eid zu leisten. Dieses Motiv ist insbesondere beim Kirchenvater Tertullian (ca.
150-220) ausgepragt. Auch hier gilt, dass sich die theologischen Deutungsfiguren und
historischen Konstellationen stark voneinander unterscheiden kdnnen. So konnte die
Gleichgultigkeit radikaler Gruppen in der Reformationszeit gegentber der Obrigkeit in Konflikt
umschlagen, wenn die politischen Machthaber die Verweigerung bestimmter Handlungen als
gemeinwohlzersetzend ansahen. Bis in die unmittelbare Gegenwart hinein stehen religios

motivierte Falle zivilen Ungehorsams in der Tradition dieses Modells.

Ein weiteres Motiv ist das der Verschmelzung, wonach sich kirchliche und staatliche
Institutionen organisatorisch gegenseitig durchdringen oder gar ineinander aufgehen. Wenn
kirchliche Institutionen an die Stelle der staatlichen treten, kann man von einer Theokratie
sprechen. Ein klassisches Beispiel hierfur ist das sog. Tauferreich von Munster (1534/35).
Umgekehrt kann die Kirche im Staat aufgehen (Theorien eines "christlichen Staates", z.B.
Richard Rothe, Friedrich Julius Stahl). Das Verschmelzungsmotiv bedient sich vor allem solcher
Modelle, bei denen politische Herrschaft und religioser Machtanspruch als gleichurspringlich
gelten. Bei der biblischen Begrindung fur solche Verschmelzungen spielt das Alte Testament
mit dem judaisch-israelitischen Konigtum eine groRere Rolle als das Neue Testament.
Zwischenstufen, die zwischen den beiden Polen Theokratie und christlicher Staat stehen sind
etwa die christliche Einheitskultur im Hochmittelalter oder - zu einem geringeren Grad - das
Staatskirchentum des 18. und 19. Jahrhunderts. Seit dem Ende des Staatskirchentums 1919
und insbesondere seit dem Bestehen der Bundesrepublik spielen Verschmelzungstendenzen

keine oder nur eine geringe Rolle.

Schliel3lich kann die Kirche sich und die ihr gegenuberstehende politische Herrschaft so
interpretieren, dass gegenseitige Kooperation als die angemessene Verhaltnisbestimmung gilt.
Hier sind kirchliche und staatliche Institutionen klar voneinander unterschieden. Man erkennt
jedoch an, dass Staat und Kirche in bestimmten Fragen gemeinsame Ziele haben, die man auf
dem Wege der Mitarbeit zusammen verfolgt und die wiederum auch institutionelle
Zusammenarbeit zur Konsequenz haben kann. Kooperation kann in diesem Sinne auch
bedeuten, dass zwischen den Institutionen der politischen Herrschaft und der kirchlichen
Organisation partnerschaftliche Kontakte bestehen kdnnen. Die gemeinsamen Ziele

bestimmen sich nach den jeweils vorherrschenden normativen Grundannahmen. Seit dem

- Seite 7



Zweiten Weltkrieg, spatestens jedoch seit den 1970er Jahren, lasst sich fur die Bundesrepublik
sagen, dass die Menschenwirde und die Gewahrleistung grundlegender Freiheits- und
Gleichheitsrechte ein solches gemeinsames Ziel darstellt. Die Kirche versteht sich hier als
Partnerin in der Beforderung einer freiheitlichen Demokratie. Hier wird das harmonisch-

konstruktive Miteinander starker betont als das kritisch-korrektive Gegeneinander.

Die Aufgabe der theologisch-ethischen Verhaltnisbestimmung von Staat und Kirche besteht
darin, diese Motive fur den jeweiligen rechtlichen, sozialen und kulturellen Kontext zu

interpretieren, zu kombinieren und zu gewichten.

c. Wechselverhaltnisse

Kirche und Staat stehen sich selten unverbunden gegenuber. Vielmehr sind wechselseitige
Einflisse der Normalfall (klassisch Troeltsch 1912: 9-15).

(1) Das biblische Gottesbild ist in weiten Teilen von antiken Herrschaftsvorstellungen gepragt.
Gott herrscht Uber den bekannten Kosmos und vereint gesetzgebende, rechtssprechende und
familiar-patriarchalische Funktionen in sich. Diese Ubertragung immanenter Vorstellungen
von Herrschaft auf Gott legitimierte nicht nur irdische Herrschaft (2. Sam 7; Jes 45), sondern
diente auch ihrer kritischen Infragestellung (2. Sam 12) (vgl. dazu die Diskussion um die
Achsenzeitthese von Karl Jaspers, siehe Assmann 2018 und Joas 2017: 304-316). Das Schema
der Ubertragung von Vorstellungen von (legitimer) Herrschaft auf das Gottesbild und der
Ruckwirkung dieses Gottesbilds auf die Einschatzung irdischer Herrschaft pragte die
christliche Verhaltnisbestimmung von Staat und Kirche Uber Jahrhunderte. Die
Reformationszeit setzte diese Tradition fort. Demzufolge ist Gott wie ein gutiger, aber
gerechter Feudalherrscher, dessen Entscheidungen einen erheblichen Einfluss auf das Leben
der Menschen auf der Erde haben. Er herrscht einerseits mit Wort und Sakrament im
Gewissen der Glaubigen, andererseits mithilfe des Zwangs durch politische Herrscher,

FUrsten, Kénige etc. als seine Instrumente (Zwei-Reiche- bzw. Zwei-Regimente-Lehre).

Die Konfessionskriege des 17. Jahrhunderts haben zum Plausibilitatsverlust dieser
Vorstellungen beigetragen. An deren Stelle traten deistische Gottesvorstellungen, in denen

Gott zwar weiterhin als Legitimationsgrund der politischen Herrschaftsmacht fungiert, ohne

- Seite 8



dabei aber aktiv in die Geschicke der Staaten einzugreifen. Die Vertragstheorien von Thomas
Hobbes, John Locke und Jean-Jacques Rousseau sind Zwischenschritte auf der Entwicklung
weg von einem interventionistischen Gottesverstandnis mit einer betont starken
Vorsehungslehre hin zu einem weitgehenden Verblassen des Gedankens, dass Gott in, mit
und durch politische Herrschaft direkt in das irdische Geschehen eingreift. Dennoch ist die
Metaphorik der Herrschaft Gottes in der Semantik der beiden "Reiche" oder "Regimente" bis
weit in die Moderne wirksam geblieben. Noch wahrend der NS-Zeit haben sich sowohl
Widerstandler als auch NS-Theologen auf Gottes Herrschaft berufen, im einen Fall als
Rechtfertigung der Herrschaft Adolf Hitlers und der NSDAP (Theologie der
Schépfungsordnungen), im anderen als Gegen- und Abwehrmodell von staatlichen
Ubergriffen (Kénigsherrschaft Christi). Ausdruck dieser herrschaftskritischen Pointe waren die

Thesen der Barmer Theologischen Erklarung (1934), wonach Jesus Christus "Gottes kraftiger

Anspruch auf unser ganzes Leben" ist (These 2).

Die Katastrophen und Menschrechtsverletzungen des 20. Jahrhunderts haben zu einem
Plausibilitatsverlust des herrschaftlichen Metaphernfelds fur die Ethik beigetragen. Zwar
haben sich Reste der Vorstellung einer gottlichen Einsetzung des Staates bis in die 1950er
Jahre gehalten (der Staat als Mandat oder als Notordnung, Bsp.: Helmut Thielicke). Doch schon
in der ersten Phase der Bundesrepublik zeigte sich, dass eine gottliche Herrschaftsmetaphorik
keine sinnvolle Orientierungsleistung mehr erbrachte. Sowohl die Rede von zwei Reichen als
auch die Rede von der Koénigsherrschaft Christi haben de facto ihren Bezugspunkt verloren.
Die grundgesetzlich verankerte demokratische Herrschaft beruft sich fur ihre Legitimation
nicht nur nicht auf Gott. Ihr funktionales Verstandnis politischer Herrschaft legt es auch nicht
nahe, demokratische Herrschaftsvorstellungen auf Gott zu Ubertragen, um diese dann in
kritisch-konstruktiver Absicht auf irdische Herrschaftsausibung anzuwenden. Gleiches gilt fur
Analogien zwischen christlicher und politischer Gemeinschaft. Versuche zu einer
entsprechenden Umdeutung finden sich im Umfeld der Befreiungstheologie und der
feministischen Theologie, die auch auf die Probleme einer Vorstellung von Gott als
patriarchalisch-monarchischem Herrscher hingewiesen haben. Als personlich-individuelle
Glaubensaussage mag die Rede von Gott als dem Herrn, vaterlichen Konig oder Richter ihre
Berechtigung behalten. Fur die Selbstverortung der Kirche im Gegentber zum

demokratischen Staat hat eine solche Rede keine ersichtlichen Konsequenzen mehr.

- Seite 9


https://www.ekd.de/Barmer-Theologische-Erklarung-11292.htm

Stattdessen bezieht sich die Kirche zur Anerkennung der Legitimitat demokratischer
Herrschaft auf eine schopfungs- oder rechtfertigungstheologische Anthropologie, die

Menschenwurde und Gottebenbildlichkeit miteinander verkoppelt. Der Staat ist aus der

Perspektive der Kirche gegenwartig vor allem der Garant von Menschen- und Grundrechten.

Dieses Verhaltnis wird besonders deutlich in den gegenwartigen Selbstverortungen, die sich

vor allem Uber den Begriff der Offentlichkeit - und damit nur indirekt - auf den Staat

beziehen. Die Kirche, die sich derzeit (noch) weitgehend als Volkskirche versteht, erfullt ihre
Funktion als Teil der Zivilgesellschaft und legt ihre Aufgabe in den Programmen von "

offentlicher Theologie" (Bedford-Strohm 1999) oder "6ffentlichem Protestantismus" aus

(Anselm/ Albrecht 2017). Die Zwei-Reiche-Lehre ist zwar dem Begriff nach in einer

verantwortungsethischen Umformung lebendig geblieben (Kértner 2017, siehe Verantwortung

). Sie bezieht ihre Plausibilitat jedoch nicht mehr aus der theologischen Herrschaftssemantik,
die sie in der Reformationszeit hatte, sondern aus der Differenzierungslogik, die sie zum
Ausdruck bringen will. Sie ist eine Chiffre zur Unterscheidung von Recht, Religion und Moral
sowie zur Unterscheidung unterschiedlicher Verpflichtungslogiken auf der Ebene des

Individuums und uberindividueller Kollektive.

(2) Neben der wechselseitigen Beeinflussung von Theologie im engeren Sinne und der
Beurteilung von Herrschaft gab und gibt es bedeutende wechselseitige Beeinflussungen der
Organisationsvorstellungen von Staat und Kirche. Beispiele sind die Ubernahme von
Organisationsformen des romischen Reiches durch die Kirche der Spatantike, die Pragung
frihneuzeitlicher Feudalreiche durch kirchliche Strukturen sowie die Ubertragung der
Vorstellung einer egalitaren Brudergemeinde von Geschwistern auf die Gestaltung der ersten
Verfassungen in den nordamerikanischen Kolonien. Blickt man auf die Verhaltnisse in
Deutschland seit 1945, fallen vor allem folgende Wechselwirkungen ins Auge, die in der
Beeinflussung kirchlicher Strukturen durch staatliche Organisationsformen bestehen: die
Ausgestaltung der EKD und ihrer Landeskirchen als Kérperschaften 6ffentlichen Rechts mit
der dazu gehorigen Rechtsform des 6ffentlichen Rechts, die arbeitsrechtliche Stellung der
Pfarrerschaft, die dem Beamtentum nachgebildet ist und die flachendeckend-territoriale

Gliederung nach dem parochialen Prinzip.

Ein besonderer Fall ist die Frage, inwieweit das Staatsorganisationsprinzip der Demokratie

Waurzeln in kirchlichen Gedanken hat oder inwieweit umgekehrt Demokratie ein normativer

- Seite 10


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenwuerde
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenrechte
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentliche-theologie
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlicher-protestantismus
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/verantwortung

Gedanke kirchlicher Selbstorganisation sein sollte. Sowohl das Priestertum aller Glaubigen als
auch der Bundesgedanke sind theologische Ideen, die durchaus in komplizierten
Verwandtschaftsverhaltnissen zu den Anfangen demokratischer Strukturbildung in den
nordamerikanischen Kolonien stehen. Die historische Beurteilung dieser
Verwandtschaftsverhaltnisse ist im Einzelnen kompliziert und bis heute umstritten (klassisch
Jellinek 1895, gegenwartig Joas 2011). Unabhangig von der Frage, ob Demokratie christliche
Urspridnge hat, ist im zeitgendssischen Protestantismus spatestens seit den 1960er Jahren
eine Tendenz zu erkennen, demokratische Legitimationsmuster zur Beurteilung kirchlicher
Entscheidungsprozesse in Anspruch zu nehmen. Demokratie erscheint so als ein
Markenzeichen evangelischen Kirchenwesens. Richtig daran ist, dass es auffallige Parallelen
gibt. So weist das presbyterial-synodale Prinzip Ahnlichkeiten mit dem auf, was man im
staatlichen Bereich als Demokratie bezeichnet, z.B. regelmaRige Wahlen
entscheidungsbefugter Gremien sowie die Verleihung von Amtern auf Zeit. Gleichwohl gibt es
auch gravierende Unterschiede. Parteien, wie sie fur moderne Demokratien konstitutiv sind
(Art. 21 GG), gibt es im kirchlichen Bereich nur vereinzelt und mit einer deutlich anderen
Funktion (z.B. die "Gesprachskreise" auf der Wurttembergischen Landessynode). Wahrend es
im Staat eine moglichst bruchlose Kette demokratischer Legitimation gibt, die Uber das
Parlament vermittelt ist, das seinerseits in allgemeinen, unmittelbaren, freien, gleichen und
geheimen Wahlen zustande kommt (Art. 38 Abs. 1 GG), verhalt es sich im kirchlichen Bereich
anders. Kirchliche Gremien sind Uber indirekte Wahlverfahren legitimiert und setzen sich zu
einem substantiellen Teil aus berufenen, nicht gewahlten Mitgliedern zusammen (vgl. z.B. das
Landessynodalwahlgesetz der Ev.-Luth. Kirche in Bayern oder Art. 134, 135 der
Kirchenordnung der Ev. Kirche im Rheinland). Auch die Frage der Gewaltengliederung
zwischen synodalen Gremien, geistlichen Leitungspositionen und Verwaltungsspitzen ist in
den meisten Landeskirchen deutlich anders gelost als im staatlichen Bereich (siehe

Machtfragen: Souveranitat, Gewaltenteilung, Interessenausgleich). Es gibt nicht zuletzt ein

deutliches Auseinanderfallen des normativen Gebrauchs und der tatsachlichen Beteiligung an
kirchlichen Wahlprozessen. Letztere verharrt in weiten Teilen im niedrigen einstelligen
Bereich. Angesichts der Funktionsunterschiede und -gemeinsamkeiten von Kirche und Staat
ware kunftig verstarkt danach zu fragen, wo und wie Demokratie als Teil kirchlicher

Selbststrukturierung notwendig und sinnvoll ist.

- Seite 11


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/machtfragen-souveraenitaet-gewaltenteilung-interessenausgleich

d. Gegenwartige Kooperationsformen der Kirche mit dem Staat

Seit dem Beginn der Bundesrepublik bildete sich das Bewusstsein heraus, dass es Formen
bedarf, durch die der Protestantismus sein kooperatives, kritisch-konstruktives Verhaltnis zum
demokratischen Staat mit Leben fullt. In AnknUpfung und Widerspruch zu vorangegangenen
Traditionen haben sich mehrere Kooperationsformen herausgebildet, die bis in die Gegenwart
kirchliche Mitgestaltung im demokratischen Staat bestimmen. Diese lassen sich wie folgt
zusammenfassen: Appell, Forum, diplomatischer Lobbyismus, Aktivismus, seelsorgerliches

Handeln, liturgisches Handeln, parteipolitische und parlamentarische Mitwirkung.

Der Appell ist die Form, durch die die Kirchen vor allem mithilfe von Denkschriften
gewissenscharfend, informierend und abwagend auf die politische Willensbildung einwirken
mochten. Der Gedanke, dass die Kirche ein Forum darstellt, ist idealtypisch in der Institution
der kirchlichen Akademien, aber auch auf dem Kirchentag, verwirklicht. Auch in anderen
Kontexten tritt die Kirche als Forum auf, bei dem sie betont, dass die universale Ausrichtung
des Evangeliums es gebietet, Menschen, darunter auch Politikerinnen und Politiker,
verschiedener Parteizugehdrigkeiten und Ansichten zusammenzubringen. Daruber hinaus
unterhalt die Kirche Institutionen, die u.a. fur einen diplomatischen Lobbyismus, d.h. fur das
Eintreten kirchlich-institutioneller Belange, zustandig ist. Dazu gehdren seit der frihen
Bundesrepublik besonders das Buro des Bevollmachtigten des Rates der EKD bei der
Bundesrepublik und der Europaischen Union sowie die landeskirchlichen Pendants bei den
Landesregierungen. Diese Form der Einflussnahme auf staatliche Willensbildungsprozesse
erscheint vielen als kritikwurdig. Gleichzeitig aber ist die Einrichtung dieser Buros und die
Wahrnehmung dieser Kooperationsform Ausdruck einer demokratischen Lernerfahrung und
Normalisierung. Daneben kennt die Kirche den Aktivismus als eine Kooperationsform, die
womoglich auf den ersten Blick nicht als Kooperation erkennbar ist. Sie gibt sich demgemaf}
auch zumeist als dezidiert kritisch gegenuber konkreten staatlichen Malinahmen. Dennoch
handelt es sich in der Regel um Handlungen, die den Staat auf seine eigenen normativen
Selbstverpflichtungen hinweisen, und nicht auf die Beseitigung des politischen Systems zielen
("kritische Solidaritat", Huber 2009). Diese Handlungsformen gehen gegenwartig auf kirchliche
Protestbewegungen der 1970er und 1980er Jahre und der Burgerrechtsbewegung in der DDR
zuruck. Die Seelsorge in staatlichen Einrichtungen ist eine weitere Kooperationsform der Kirche,

die sie etwa im Rahmen der Militar- und Gefangnisseelsorge ausubt. Auch hier geht es um die

- Seite 12



Wahrnehmung des Anderen, ohne ihm oder ihr eine politische Meinung angedeihen lassen zu
wollen. Ferner gibt es eine liturgische Kooperationsform, bei denen die Kirche in besonderen
Fallen einen dezidiert vorpolitischen Rahmen flr besondere Ereignisse wie etwa
Terroranschlage oder Staatsakte bereitstellt. Schliel3lich ist die parteipolitische und
parlamentarische Mitwirkung von Politikerinnen und Politikern zu nennen, die sich dezidiert
als Kirchenmitglieder verstehen und in Parteigremien, Kommunal-, Landtags- und

Bundestagswahlen sowie in Stadtraten politische Verantwortung austben.

Durch alle genannten Kooperationsformen zieht sich ein Spannungsverhaltnis, das mit
unterschiedlichen Deutungen von den christlichen Konsequenzen des Evangeliums und der
Rolle der Kirche zusammenhangt. Denn einige dieser Kooperationsformen neigen dazu, die
Kirche als eine Organisation mit spezifischen politischen Anliegen zu sehen, die sich aus dem
christlichen Glauben ergeben. Das Evangelium wird hier primar von seiner moralischen
Eindeutigkeit her interpretiert. Daraus ergibt sich der Imperativ zu konkretem Handeln. Die
Kirche erscheint hier vor allem als politischer Akteur. Einem anderen Kirchenverstandnis
zufolge ist die Kirche, wenn nicht ein unpolitisches, so doch ein moglichst Uber- oder
vorpolitisches Forum. Betont wird hier die Universalitat des Evangeliums, das keine
spezifischen politischen Praferenzen vorgeben kann. Die Kirche ist hier vor allem eine
Dialogplattform. Bei beiden handelt es sich um berechtigte Anliegen, die sich mit guten
Grunden auf den christlichen Glauben berufen kdnnen. Das heil3t jedoch nicht, dass sie nicht
zuweilen miteinander in Konflikt geraten. Sichtbar wird dies etwa gegenwartig an den

Kontroversen um das kirchliche Engagement zur Unterstutzung geflichteter Menschen.

Explizit ist das Thema im Bayerischen Lehrplan fur die Sekundarstufe 2 im Gymnasium
vorgesehen (9. Schuljahr, Lernbereich 4): "'In Verantwortung vor Gott' - das Verhaltnis von
Kirche und Staat". Das Thema strahlt jedoch auf weitere Lernbereiche aus, z.B. "Gerechtigkeit
und Frieden in der einen Welt" (Klasse 10, Lernbereich 5), "Nachstenliebe und diakonisches
Handeln der Kirche" (Klasse 7, Lernbereich 5) oder "Mittendrin!? - Christsein in der

Gesellschaft" (Klasse 12, Lernbereich 1).

Viele Schulerinnen und Schuler sind politisch interessiert oder engagiert. Es durfte daher
leichtfallen, das Interesse fur Fragen politischen Engagements zu wecken. Der Zusammenhang

mit der Kirche wird jedoch vermutlich nicht auf der Hand liegen. Um bei der Lebenswelt der

- Seite 13



Schulerinnen und Schiler anzusetzen, kdnnte man anhand von Fallbeispielen arbeiten, etwa
einer lokalen Fluchtlingsinitiative einer Kirchengemeinde. Ein weiterer Zugang zum Verhaltnis
von Staat und Kirche lasst sich Uber die Thematisierung des Religionsunterrichts selbst
herstellen, indem die Schulerinnen und Schuler die Ziele und Vorzige verschiedener Modelle
des Religionsunterrichts innerhalb wie aul3erhalb von Deutschland diskutieren lernen.
Denkbar ist auch die exemplarische Behandlung von pragenden historischen
Personlichkeiten, die das Verhaltnis von Staat und Kirche anschaulich machen, etwa Dietrich
Bonhoeffer oder Martin Luther King Jr. Bei Letzteren besteht freilich eine entscheidende
Herausforderung darin, dass der zeitliche Abstand zu solchen Personen droht, die
gegenwartige Relevanz des Themas fur die Schulerinnen und Schuler zu verschleiern. Dartber
hinaus besteht die Gefahr, dass Personlichkeiten wie Bonhoeffer und die Behandlung der
Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus ein schiefes Verhaltnis von kirchlichem
Engagement vermitteln. Denn so gerat leicht aus dem Blick, wie radikal anders der politische,
gesellschaftliche und religiose Kontext gegenwartig aussieht, dass Widerstand gegen eine
autoritare Diktatur notwendig eine andere Gestalt des kirchlichen Verhaltnisses zum Staat ist
als christliches Handeln im demokratischen Staat. Diese Grunde sprechen, wenn maoglich und
durchfuhrbar, fur eine Kooperation mit dem Politikunterricht. Dartber hinaus ware es
sinnvoll, die Rechtsstellung der Kirchen im Verhaltnis zu anderen Religionsgemeinschaften zu

erarbeiten und ggf. kritisch zu hinterfragen.

a. Exemplarische Unterrichtsmaterialien

e Unterrichtsanregungen zu Martin Luther King Jr.: https://material.rpi-

virtuell.de/themenseite/martin-luther-king/

e Lange, C.: Dietrich Bonhoeffer im Religionsunterricht:
https://www.pedocs.de/volltexte/2011/3445/pdf/Lange_2008_Bonhoeffer_D_A.pdf

e Unterrichtsreihe zu Flucht und Asyl mit einer Einheit zum Kirchenasyl: https://www.rpi-

loccum.de/material/pelikan/pel3-16/3-16_heidemann

e BPB-Themenblatt zu "Staat und Religion nach dem Grundgesetz" (Themenblatter im
Unterricht Nr. 155, Juli 2017):
https://m.bpb.de/system/files/dokument_pdf/5507_tb115_staat_religion_online.pdf

- Seite 14


https://material.rpi-virtuell.de/themenseite/martin-luther-king/
https://material.rpi-virtuell.de/themenseite/martin-luther-king/
https://www.pedocs.de/volltexte/2011/3445/pdf/Lange_2008_Bonhoeffer_D_A.pdf
https://www.rpi-loccum.de/material/pelikan/pel3-16/3-16_heidemann
https://www.rpi-loccum.de/material/pelikan/pel3-16/3-16_heidemann
https://m.bpb.de/system/files/dokument_pdf/5507_tb115_staat_religion_online.pdf

b. Diskussionsanstofie

e Wie demokratisch ist die Kirche, wie christlich ist die Demokratie?

e Haben evangelische und romisch-katholische Kirche im Vergleich mit anderen
Religionsgemeinschaften derzeit eine zu starke Stellung gegentber dem Staat?

e Sollten Staat und Religion strikt(er) getrennt werden?

¢ Sollten sich Religionsgemeinschaften an Aufgaben des Staates beteiligen? Wenn ja, wie?
Wenn nein, warum nicht?

e Sollte(n) sich die Kirche(n) starker oder weniger stark in Politik "einmischen"?

e Braucht der Staat die Kirche(n)?

e Ist politisches Engagement der Kirchen so wie das Engagement anderer Organisationen

auch?

c. Materialien

Barmer Theologische Erklarung (1934), https://www.ekd.de/Barmer-Theologische-

Erklarung-11292.htm

e Selma (Film, Drama/Geschichtsdrama, USA 2014)

e Foto von Otto Dibelius (erster Ratsvorsitzender der EKD) und Konrad Adenauer:
https.//de.wikipedia.org/wiki/Otto_Dibelius#/media/Datei:Bundesarchiv_B_145_Bild-
FO05314-0028, Bonn, Otto_Dibelius_und_Konrad_Adenauer.jpg

e Stellungnahme des Rats der EKD zur Situation von Fluchtlingen (2016),

https://www.ekd.de/20160122_stellungnahme_fluechtlinge.htm

e BlUndnis United4Rescue, https://www.united4rescue.com/

e Husmann, B./Merkel, R.: Moment Mal! Evangelische Religion, Bd. 1. Allgemeine Ausgabe,
Schulerbuch Klasse 5/6, Stuttgart/Leipzig 2013, S. 110f. ("Evangelischer und katholischer
Religionsunterricht - Muss das sein?").

e Dies.: Moment Mal! Bd. 3, Evangelische Religion, Bd. 3, Schilerbuch 9.-10. Schuljahr,
Stuttgart/Leipzig 2014, 110-129 (Kap. 6: "Wie passen Politik und Kirche zusammen?").

- Seite 15


https://www.ekd.de/Barmer-Theologische-Erklarung-11292.htm
https://www.ekd.de/Barmer-Theologische-Erklarung-11292.htm
https://de.wikipedia.org/wiki/Otto_Dibelius#/media/Datei:Bundesarchiv_B_145_Bild-F005314-0028,_Bonn,_Otto_Dibelius_und_Konrad_Adenauer.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Otto_Dibelius#/media/Datei:Bundesarchiv_B_145_Bild-F005314-0028,_Bonn,_Otto_Dibelius_und_Konrad_Adenauer.jpg
https://www.ekd.de/20160122_stellungnahme_fluechtlinge.htm
https://www.united4rescue.com/

Verwendete Literatur

Dreier, H.: Staat ohne Gott. Religion in der sakularen Moderne, Minchen 2018.

Anselm, R. und Albrecht, C.: Offentlicher Protestantismus. Zur aktuellen Debatte um
gesellschaftliche Prasenz und politische Aufgabe des evangelischen Christentums (ThSt N.F. 4),
Zurich 2017.

Assmann, J.: Achsenzeit. Eine Archdologie der Moderne, Munchen 2018.

Bedford-Strohm, H.: Gemeinschaft aus kommunikativer Freiheit. Sozialer Zusammenhalt in
der modernen Gesellschaft. Ein theologischer Beitrag (OfTh 11), Gutersloh 1999,

Czermak, G.: Religions- und Weltanschauungsfreiheit in Deutschland und ihre juristische und
gesellschaftliche Gefahrdung. Anmerkungen zu neuralgischen Bereichen, in: Grol3e Kracht, H.-
J. und Schreiber, G. (Hg.): Wechselseitige Erwartungslosigkeit? Die Kirchen und der Staat des
Grundgesetzes - gestern, heute, morgen, Berlin 2019, 209-236.

Dreier, H.: Religion im Grundgesetz - Integrationsfaktor oder Konfliktherd?, in: Grof3e Kracht,
H.-J. und Schreiber, G. (Hg.): Wechselseitige Erwartungslosigkeit? Die Kirchen und der Staat des
Grundgesetzes - gestern, heute, morgen, Berlin 2019, 337-390.

Heinig, H.-M.: Ordnung der Freiheit - Das Staatskirchenrecht vor neuen Herausforderungen,
in: ders.: Die Verfassung der Religion. Beitrage zum Religionsverfassungsrecht, Tubingen 2014,
3-21.

Huber, W.: Christen in der Demokratie, in: APuZ 14 (2009), 6-8.

Jellinek, G.: Die Erklarung der Menschen- und Burgerrechte. Ein Beitrag zur modernen
Verfassungsgeschichte, Leipzig 1895.

Jellinek, G.: Allgemeine Staatslehre, Berlin 31914,

Joas, H.: Die Sakralitat der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte, Frankfurt a. M.
2011.

Joas, H.: Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzauberung,
Frankfurt a. M. 2017.

Korioth, S.: Das Religionsverfassungsrecht der Berliner Republik als Einweisung in die
wechselseitige Indifferenz von Staat und Kirchen?, in: Grol3e Kracht, H.-J., Schreiber, G. (Hg.):
Wechselseitige Erwartungslosigkeit? Die Kirchen und der Staat des Grundgesetzes - gestern,
heute, morgen, Berlin 2019, 237-256.

Kortner, U. H. J.: Fur die Vernunft. Wider Moralisierung und Emotionalisierung in Politik und

- Seite 16



Kirche, Leipzig 2017.

Luther, M.: Von der weltlichen Obrigkeit: Wie weit man ihr Gehorsam schuldet (1523), in:
Schilling, J. (Hg.): Martin Luther. Deutsch-Deutsche Studienausgabe, Bd. 3: Christ und Welt,
Leipzig 2016, 217-2809.

Munsonius, H.: Offentliche Religion im s&kularen Staat, Tibingen 2016.

Niebuhr, H. R.: The Relation of Christianity and Democracy (1940), in: Niebuhr, H. R.: Theology,
History and Culture. Major Unpublished Writings, hg. von W. S. Johnson, New Haven 1996,
143-158.

Rendtorff, T.: Christen im Widerstand - einst und heute. Eine politische Ortsbestimmung des
Protestantismus aus Anlass des Gedenkens an Barmen 1934, in: ders.: Vielspaltiges.
Protestantische Beitrage zur ethischen Kultur, Stuttgart 1991, 101-120.

Siep, L., Gutmann, T., Jakl, B., Stadtler, M. (Hg.): Von der religiésen zur sakularen Begrindung
staatlicher Normen. Zum Verhaltnis von Religion und Politik in der Philosophie der Neuzeit
und in rechtssystematischen Fragen der Gegenwart, Tubingen 2012.

Tanner, K.: Der lange Schatten des Naturrechts. Eine fundamentalethische Untersuchung,
Stuttgart 1993.

Taylor, C.: Ein sakulares Zeitalter, Frankfurt a. M. 2009.

Troeltsch, E.: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (GS 1), Tubingen 1912.
Waldhoff, C.: Heilserwartungen an Recht und Verfassung - Bemerkungen zum Verhaltnis
Recht-Religion, in: Ebner, K. und Kraneis, T. u.a. (Hg.): Staat und Religion. Neue Anfragen an
eine vermeintlich eingespielte Beziehung, Tubingen 2014, 229-247.

Weber, M.: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, hg. von J.

Winckelmann, Tubingen >1972.

Weiterfuhrende Literatur

Anselm, R.: Politische Ethik, in: Huber, W., Meireis, T., Reuter, H.-R. (Hg.): Handbuch der
Evangelischen Ethik (HEE), Minchen 2015, 125-264.

Kalinna, G.: Die Entmythologisierung der Obrigkeit. Tendenzen der evangelischen Ethik des
Politischen in der frihen Bundesrepublik der 1950er und 1960er Jahre (RBRD 4), Tubingen
2019.

- Seite 17



Veroffentlicht am 26.06.2020 (Version 1.0).
Zitierweise:

Kalinna, G.: Art. "Staat und Kirche" (Version 1.0 vom 26.06.2020), in: Ethik-Lexikon, verfugbar
unter: https://ethik-evangelisch.de/lexikon/staat-und-kirche.

- Seite 18



