
Staat und Kirche 

Autor

Dr. Georg Kalinna 

 

Das Verhältnis von Staat und Kirche ist in der Bundesrepublik auf Kooperation angelegt. Die

Kirchen sind vom Staat getrennt, dabei aber konstruktiv aufeinander bezogen. Der Staat ist

weltanschaulich neutral, ermöglicht und fördert aber die Religionsausübung, während die

Kirchen die Demokratie bejahen und sich als Institutionen im Rahmen der freiheitlich-

demokratischen Grundordnung verstehen. Beide kooperieren in zahlreichen Bereichen.

Neben einer Verhältnisbestimmung von Staat und Kirche fragt die evangelische Ethik

grundsätzlich nach den Funktionen und Formen staatlicher Herrschaft, sowie danach, wie

staatliche Macht legitimiert wird.

Dass es Staaten gibt, ist für Menschen westlicher Kulturen im 21. Jahrhunderts eine kaum

hinterfragbare Selbstverständlichkeit. Dass es Kirchen gibt, ist dagegen für eine wachsende

Zahl von Menschen weit weniger selbstverständlich und dass die Kirchen darüber hinaus in

vielfältigen Beziehungen zum Staat stehen, erscheint vielen nicht zuletzt deswegen oft als

befremdlich. Ist mit der Trennung von Staat und Kirche und der weltanschaulichen Neutralität

nicht alles gesagt, was es zum Themenfeld von Staat und Kirche zu sagen gibt? Dass damit

keineswegs alles gesagt ist, hat verschiedene Gründe. Einer besteht darin, dass die Geschichte

- Seite 1

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/staat-und-kirche
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/dr-georg-kalinna
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/dr-georg-kalinna


von Staat und Kirche so eng miteinander verwoben ist, dass sowohl der moderne Staat und

als auch die gegenwärtige Gestalt der Kirche kaum ohne das jeweilige Gegenüber zu

verstehen sind. Die Verhältnisbestimmung von Staat und Kirche war lange Zeit das Feld, an

dem sich die Zuordnung von Christentum und Welt insgesamt orientierte. Zusammen und im

Austausch mit anderen Disziplinen fragt die evangelische Ethik traditionell danach, welche

Funktion und welche Ziele ein Staat erfüllt, wie sie verschiedene Formen politischer Ordnung

und ihre Legitimation beurteilt, und wie das Verhältnis der Kirche zum Staat zu bestimmen ist.

Wie man das Verhältnis von Staat und Kirche bestimmt, hängt davon ab, was man unter Staat

und Kirche versteht (siehe Grundbegriffe: Nation und Staat). Zur ersten Orientierung mögen

folgende Definitionen genügen: Der Staat ist ein soziales Gebilde, das innerhalb eines

bestimmbaren Gebiets und mit Wirkung für eine bestimmbare Menschengruppe erfolgreich

die Fähigkeit zur Durchsetzung legitimer physischer Gewalt für sich beanspruchen kann

(Jellinek 1914: 394–434, Weber 1972: Kap. 1, §17). Dieser Staatsbegriff lässt sich nicht

problemlos auf vormoderne Gesellschaften übertragen, sondern bezeichnet eine spezifische

Organisationsform politischer Herrschaft, deren Anfänge auf die frühe Neuzeit zurückgehen

und sich bis zum 19. Jahrhundert weitgehend durchgesetzt hat. Auch der Kirchenbegriff ist

hoch variabel. Im Folgenden ist es ausreichend, mit der Kirche die Organisationsformen des

Christentums zu verstehen, die je nach Epoche und kultureller Umwelt unterschiedlich

ausgestaltet sind. In der Regel sind im Folgenden mit Staat und Kirche der demokratische

Staat der Bundesrepublik Deutschland und die Evangelischen Kirche in Deutschland samt

ihren Gliedkirchen, den Landeskirchen, gemeint.

Es gibt eine Reihe an einschlägigen Modellen zur Verhältnisbestimmung von Kirche und Staat.

Die klassischen Modelle im deutschen Protestantismus lassen sich auf die Reformatoren,

insbesondere auf Martin Luther (1483–1546) (Luther 2016: 225–253), zurückführen. Es handelt

sich dabei um Umformungen bereits vorhandener Gesellschaftsdeutungen, darunter vor

allem der mittelalterlichen Drei-Stände-Lehre und der bis in die Antike zurückreichenden

Naturrechtslehre (Tanner 1993: 120–164). Am einflussreichsten war jedoch Luthers Lehre von

den zwei Reichen oder Herrschaftsweisen ("Regimenten") Gottes. Gottes Herrschaft über die

Welt ist demzufolge so zu denken, dass zwischen dem geistlichen und weltlichen "Regiment"

zu unterscheiden ist. Während das geistliche Regiment auf das freie Handeln aus Glauben

zielt, bei dem sich Gott mittels des Heiligen Geistes im Gewissen der Christenmenschen

- Seite 2

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/formen-politischer-ordnung-und-ihre-legitimation
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/formen-politischer-ordnung-und-ihre-legitimation
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/nation-und-staat


Geltung verschafft, dient das weltliche Regiment dem Erhalt der physischen Existenz und des

(Rechts-)Friedens innerhalb der Gesellschaft – notfalls unter Ausübung von Zwang und Gewalt.

Luther konnte hierfür auf ältere Unterscheidungsmotive der christlichen Tradition

zurückgreifen, darunter etwa Augustins Unterscheidung von civitas Dei, civitas terrena und die

mittelalterliche Zwei-Schwerter-Theorie. Auch wenn Luthers eigene Terminologie viele Fragen

offenlässt, sind unterschiedliche Adaptionen der Zwei-Reiche-Lehre bis heute wirksam. Der

Grund dafür ist nicht zuletzt, dass sie als Vorläufermodell für eine Sphärentrennung von

Politik und Religion bzw. von Moral und Politik gelesen werden kann (siehe auch unten 3.b.

und c.).

Mit Blick auf die gegenwärtige Situation in der Bundesrepublik sind solche

Differenzierungsmodelle in das Gefüge des demokratischen Verfassungsstaates

einzuzeichnen. Das bestimmende Moment ist hierbei die Anerkennung der Demokratie durch

die Kirchen, die sich ihrem gewandelten Selbstverständnis entsprechend nicht in einer bloßen

Bejahung erschöpft. Die Evangelische Kirche in Deutschland erkennt den Staat der

Bundesrepublik nicht nur an, sondern beansprucht, die Demokratie mit zu fördern und zu

gestalten. Spätestens seit der Veröffentlichung der Denkschrift "Der Staat des Grundgesetzes

als Angebot und Aufgabe" (1985) haben sich zunächst die westlichen Gliedkirchen der EKD,

später die Landeskirchen der ehemaligen DDR ausdrücklich zum Staat des Grundgesetzes

bekannt. Einigen gehen die Loyalitätsbekundungen mittlerweile so weit, dass sie vor einer

"Überidentifikation" der Kirche mit dem Grundgesetz warnen (Waldhoff 2014: 244). Staat und

Kirche sehen sich theologisch und politisch als Kooperationspartner an, die sich im

Koordinatensystem des Grundgesetzes bewegen.

Für die die Zuordnung von Staat und Kirche sind jedoch nicht nur theologische und rechtliche

Erwägungen von Bedeutung, sondern auch das soziokulturelle Bedingungsfeld. Gegenwärtige

Schlaglichter sind hierbei die Schrumpfung kirchlicher Organisationen, die generell

abnehmende Bindekraft von Institutionen, verstärkte religiöse Indifferenz und

weltanschauliche Pluralität. Sowohl der rechtliche Rahmen des Staat-Kirche-Verhältnisses als

auch theologische Modelle der Zuordnung von Staat und Kirche haben ihre Wurzeln in den

Anfängen der Bundesrepublik und damit in einer Gesellschaft, in der Kirchenzugehörigkeit

und Bikonfessionalität der Normalfall waren. Spätestens seit dem Beginn des 21. Jahrhunderts

büßen die Großkirchen jedoch zusehends ihr Monopol auf den Vertretungsanspruch für

- Seite 3

https://www.ekd.de/evangelische-kirche-und-freiheitliche-demokratie-55691.htm
https://www.ekd.de/evangelische-kirche-und-freiheitliche-demokratie-55691.htm


organisierte Religiosität ein. Das dürfte nicht nur zur Folge haben, dass die Stimmen lauter

werden, die die rechtliche und politische Rolle der Kirchen als einen Anachronismus sehen. Es

dürfte vielmehr auch zur Folge haben, dass die Kirchen selbst die Deutung ihrer Rolle im

weltanschaulich-pluralen Staat kritisch-konstruktiv weiterentwickeln, um den gewandelten

Bedingungen Rechnung zu tragen.

a. Rechtlicher Rahmen

Das Recht ist ein entscheidender Bedingungsfaktor für die Ausgestaltung des Verhältnisses

von Staat und Kirche. Im internationalen Vergleich unterscheidet man klassischerweise

zwischen drei Modellen: dem Staats- bzw. Volkskirchenmodell (z.B. Dänemark, Finnland); dem

Trennungsmodell (z.B. Niederlande, Frankreich, USA) und dem Kooperationsmodell (z.B. die

Bundesrepublik, Belgien, Italien). Konnte man in der Bundesrepublik noch bis in die 1950er

Jahre behaupten, dass sich Staat und Kirchen als gleichberechtigte Partner gegenüberstehen

(sog. Koordinationslehre), so ist heute unbestritten, dass das Grundgesetz den

entscheidenden Rahmen vorgibt, dem die Kirchen unterzuordnen sind (zum Ganzen

Munsonius 2016, Dreier 2018). Einem Trend zur Europäisierung zum Trotz sind das

Grundgesetz, die Länderverfassungen und Staatskirchenverträge nach wie vor die wichtigsten

Rechtsquellen des Religionsverfassungsrechts in der Bundesrepublik. Die im Grundgesetz

verankerte, früher oft als "hinkende Trennung" (Ulrich Stutz 1926, zit. nach Dreier 2019: 341)

bezeichnete Verhältnisbestimmung von Staat und Kirche geht in weiten Teilen auf die

Weimarer Reichsverfassung zurück, deren sog. Kirchenartikel das Grundgesetz übernommen

("inkorporiert") hat (Art. 140 GG, 136–139, 141 WRV). Den Kern bildet die Religionsfreiheit aus

Art. 4 GG (siehe Freiheit).

Die Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts bestimmt das Verhältnis von Staat und

Kirche im Wesentlichen von drei Säulen her: der religiös-weltanschaulichen Neutralität des

Staates, dem Trennungsgebot zwischen Staat und Religionsgemeinschaften und dem

Selbstbestimmungsrecht der Religionsgemeinschaften. Angesichts der gewandelten

religionskulturellen Situation gibt es Anfragen an das Religionsverfassungsrecht. Während die

einen betonen, dass die geltenden Regelungen weiterhin Rechtssicherheit und Freiheitlichkeit

für alle Religionsgemeinschaften sicherstellen (Heinig 2014), wendet die Gegenseite ein, dass

angesichts der gewandelten Rolle und Bedeutung der Kirchen eine klare Neujustierung des

- Seite 4

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/recht
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/freiheit


geltenden Rechts notwendig ist (Czermak 2019). Jedenfalls wird mehr und mehr deutlich, dass

religiöse Indifferenz das Koordinatenfeld der gegenwärtigen rechtlichen Regelungen wohl

stärker berührt als die ebenfalls größer gewordene religiöse Pluralität. Während die

derzeitigen Rechtsinstrumente trotz einiger Kritik in den letzten Jahrzehnten gezeigt haben,

dass sie eine beachtliche Flexibilität zur Integration unterschiedlicher Religionsgemeinschaften

bereitstellen, besteht die Gefahr, dass Religionslosigkeit die Legitimation des Religionsrechts

aushöhlt, da Intention und Grundsätze einer kooperativen, tendenziell religionsfreundlichen

Rechtsordnung deren (Selbst-)Verständlichkeit in Frage stellen (Korioth 2019).

 

b. Christentumsgeschichtliche Modelle der Zuordnung von christlicher
Gemeinschaft und politischer Herrschaft

Theologisch-religiöse Verhältnisbestimmungen zur politischen Herrschaft lassen sich

vereinfachend anhand von fünf Grundmotiven darstellen: Gleichgültigkeit, Anerkennung,

Konflikt, Verschmelzung und Kooperation (diese Typologie lehnt sich grob an Niebuhr 1996

an, die wiederum von Troeltsch 1912 inspiriert sein dürfte).

Christliche Gemeinschaften können politischer Herrschaft gleichgültig gegenüberstehen. Das

galt etwa für die Selbstverortung frühchristlicher Gemeinden im römischen Reich oder für

einige radikale Gruppierungen der Reformationszeit. Das Motiv lässt sich verschiedenartig

erklären und begründen. Ein erster Grund besteht in der sozialen Zusammensetzung. Da der

frühen Jesusbewegung keine und den ersten Gemeinden zunächst nur wenige Menschen

angehörten, die politische Ämter bekleideten, gab es kaum Bedarf, über die Gestaltung der

innergemeindlichen Angelegenheiten hinauszublicken. Hinzu kamen jedoch auch theologische

Gründe. Einer der folgenreichsten dürfte die eschatologische Naherwartung sein. Wenn Gott

die irdischen Zusammenhänge in naher Zukunft radikal umwälzt, erscheint die Gestaltung

gegenwärtiger Institutionen zweitrangig. Gleichgültigkeit gegenüber politischer Herrschaft ließ

sich auch mit der unmittelbaren Gegenwart der Gottesherrschaft rechtfertigen. Wenn das

Reich Gottes oder Christi "nicht von dieser Welt" (Joh 18,36) ist, und Gott schon gegenwärtig

selbst herrscht, ist jede irdisch-politische Herrschaft nur sekundär. Auch als der Gedanke einer

unmittelbar wirksamen Herrschaft Gottes in der Reflexion über den Staat in den Hintergrund

trat, konnte das Christentum Elemente einer solchen Gleichgültigkeit beibehalten. Das zeigt

sich daran, dass christliche Gemeinschaften in jeder Form politischer Herrschaft bestanden

- Seite 5



und sich hiermit arrangieren konnten.

Mit Anerkennung ist eine Verhältnisbestimmung gemeint, die der politischen Herrschaft eine

Legitimation zuspricht und von den Gemeindemitgliedern erhöhte Loyalitätsanforderungen

erwartet (siehe Formen politischer Ordnung und ihre Legitimation). Eine solche Anerkennung

politischer Herrschaft seitens christlicher Gemeinschaften zieht sich durch die meisten

Selbstverortungsbemühungen der christlichen Ideengeschichte. Lange Zeit beriefen sich

Theologie und Kirche hierfür auf Aussagen des Apostels Paulus: Da politische Herrschaft von

Gott eingesetzt ist, ist dieser Folge zu leisten (Röm 13,1). Die Loyalität gegenüber Gott und

gegenüber der politischen Herrschaft mögen sich zwar qualitativ voneinander unterscheiden –

"Gehorsam" im engeren Sinne gebührt alleine Gott, im Hinblick auf die politische Herrschaft

ist "Unterordnung" ausreichend.  Im Ergebnis aber impliziert hier die Anerkennung der

Herrschaft Gottes die Anerkennung der politischen Herrschaft (ähnlich 1. Petr. 2, 17: "Fürchtet

Gott, ehrt den König!"). Lange Zeit war das Modell der Anerkennung eng mit dem

Selbstverständnis vormoderner Gesellschaften verbunden, wonach das Wohl der Gesellschaft

nicht ohne göttlich-metaphysische Lenkung denkbar ist (anschaulich beschrieben in Taylor

2009, 79–100, 730–743). Viele Aussagen der reformatorischen Theologie lassen sich einem

solchen Anerkennungsmodell zuordnen. Seit der Aufklärung und der Moderne beziehen sich

christliche Theorien vor allem auf vertragstheoretische und – seit dem 20. Jahrhundert –

menschenrechtliche Modelle, um die Anerkennung politischer Herrschaft zu formulieren

(Siep/Gutmann/Jakl/Städtler 2012). Widerstand ist für das Motiv der Anerkennung prinzipiell

problematisch, etwa weil Widerstand gegen die jeweiligen Machtinhaber einem Widerstand

gegen Gottes Herrschaft gleichkommt (Paulus, Luther) oder weil Widerstand die

demokratische Legitimation von Verfahren zur kollektiven Entscheidungsfindung in Frage

stellt (vgl. Rendtorff 1991).

Christliche Gemeinschaften können sich und ihre Umwelt jedoch auch so interpretieren, dass

sie ihr Verhältnis zur politischen Herrschaft als Konflikt beschreiben. Auch dahinter stand lange

Zeit die Auffassung, dass Gott der eigentliche Herrscher der natürlichen wie der sozialen Welt

ist. Klassische Belegstelle hierfür ist Apg 25, 29b: "Man muss Gott mehr gehorchen als den

Menschen." Aus der christlichen Perspektive ging und geht es hierbei meist um Handlungen

oder Loyalitätsbekundungen, die es aus ihrer Sicht unmöglich machen, den Ansprüchen

Gottes Folge zu leisten. Beispiele waren etwa die Forderung, dem gottgleichen Kaiser des

- Seite 6

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/formen-politischer-ordnung-und-ihre-legitimation


römischen Reiches Opfer zu bringen oder die Forderung, beim Eintritt in den Soldatendienst

einen paganen Eid zu leisten. Dieses Motiv ist insbesondere beim Kirchenvater Tertullian (ca.

150–220) ausgeprägt. Auch hier gilt, dass sich die theologischen Deutungsfiguren und

historischen Konstellationen stark voneinander unterscheiden können. So konnte die

Gleichgültigkeit radikaler Gruppen in der Reformationszeit gegenüber der Obrigkeit in Konflikt

umschlagen, wenn die politischen Machthaber die Verweigerung bestimmter Handlungen als

gemeinwohlzersetzend ansahen. Bis in die unmittelbare Gegenwart hinein stehen religiös

motivierte Fälle zivilen Ungehorsams in der Tradition dieses Modells.

Ein weiteres Motiv ist das der Verschmelzung, wonach sich kirchliche und staatliche

Institutionen organisatorisch gegenseitig durchdringen oder gar ineinander aufgehen. Wenn

kirchliche Institutionen an die Stelle der staatlichen treten, kann man von einer Theokratie

sprechen. Ein klassisches Beispiel hierfür ist das sog. Täuferreich von Münster (1534/35).

Umgekehrt kann die Kirche im Staat aufgehen (Theorien eines "christlichen Staates", z.B.

Richard Rothe, Friedrich Julius Stahl). Das Verschmelzungsmotiv bedient sich vor allem solcher

Modelle, bei denen politische Herrschaft und religiöser Machtanspruch als gleichursprünglich

gelten. Bei der biblischen Begründung für solche Verschmelzungen spielt das Alte Testament

mit dem judäisch-israelitischen Königtum eine größere Rolle als das Neue Testament.

Zwischenstufen, die zwischen den beiden Polen Theokratie und christlicher Staat stehen sind

etwa die christliche Einheitskultur im Hochmittelalter oder – zu einem geringeren Grad – das

Staatskirchentum des 18. und 19. Jahrhunderts. Seit dem Ende des Staatskirchentums 1919

und insbesondere seit dem Bestehen der Bundesrepublik spielen Verschmelzungstendenzen

keine oder nur eine geringe Rolle.

Schließlich kann die Kirche sich und die ihr gegenüberstehende politische Herrschaft so

interpretieren, dass gegenseitige Kooperation als die angemessene Verhältnisbestimmung gilt.

Hier sind kirchliche und staatliche Institutionen klar voneinander unterschieden. Man erkennt

jedoch an, dass Staat und Kirche in bestimmten Fragen gemeinsame Ziele haben, die man auf

dem Wege der Mitarbeit zusammen verfolgt und die wiederum auch institutionelle

Zusammenarbeit zur Konsequenz haben kann. Kooperation kann in diesem Sinne auch

bedeuten, dass zwischen den Institutionen der politischen Herrschaft und der kirchlichen

Organisation partnerschaftliche Kontakte bestehen können. Die gemeinsamen Ziele

bestimmen sich nach den jeweils vorherrschenden normativen Grundannahmen. Seit dem

- Seite 7



Zweiten Weltkrieg, spätestens jedoch seit den 1970er Jahren, lässt sich für die Bundesrepublik

sagen, dass die Menschenwürde und die Gewährleistung grundlegender Freiheits- und

Gleichheitsrechte ein solches gemeinsames Ziel darstellt. Die Kirche versteht sich hier als

Partnerin in der Beförderung einer freiheitlichen Demokratie. Hier wird das harmonisch-

konstruktive Miteinander stärker betont als das kritisch-korrektive Gegeneinander.

Die Aufgabe der theologisch-ethischen Verhältnisbestimmung von Staat und Kirche besteht

darin, diese Motive für den jeweiligen rechtlichen, sozialen und kulturellen Kontext zu

interpretieren, zu kombinieren und zu gewichten.

 

c. Wechselverhältnisse

Kirche und Staat stehen sich selten unverbunden gegenüber. Vielmehr sind wechselseitige

Einflüsse der Normalfall (klassisch Troeltsch 1912: 9–15).

(1) Das biblische Gottesbild ist in weiten Teilen von antiken Herrschaftsvorstellungen geprägt.

Gott herrscht über den bekannten Kosmos und vereint gesetzgebende, rechtssprechende und

familiär-patriarchalische Funktionen in sich. Diese Übertragung immanenter Vorstellungen

von Herrschaft auf Gott legitimierte nicht nur irdische Herrschaft (2. Sam 7; Jes 45), sondern

diente auch ihrer kritischen Infragestellung (2. Sam 12) (vgl. dazu die Diskussion um die

Achsenzeitthese von Karl Jaspers, siehe Assmann 2018 und Joas 2017: 304–316). Das Schema

der Übertragung von Vorstellungen von (legitimer) Herrschaft auf das Gottesbild und der

Rückwirkung dieses Gottesbilds auf die Einschätzung irdischer Herrschaft prägte die

christliche Verhältnisbestimmung von Staat und Kirche über Jahrhunderte. Die

Reformationszeit setzte diese Tradition fort. Demzufolge ist Gott wie ein gütiger, aber

gerechter Feudalherrscher, dessen Entscheidungen einen erheblichen Einfluss auf das Leben

der Menschen auf der Erde haben. Er herrscht einerseits mit Wort und Sakrament im

Gewissen der Gläubigen, andererseits mithilfe des Zwangs durch politische Herrscher,

Fürsten, Könige etc. als seine Instrumente (Zwei-Reiche- bzw. Zwei-Regimente-Lehre).

Die Konfessionskriege des 17. Jahrhunderts haben zum Plausibilitätsverlust dieser

Vorstellungen beigetragen. An deren Stelle traten deistische Gottesvorstellungen, in denen

Gott zwar weiterhin als Legitimationsgrund der politischen Herrschaftsmacht fungiert, ohne

- Seite 8



dabei aber aktiv in die Geschicke der Staaten einzugreifen. Die Vertragstheorien von Thomas

Hobbes, John Locke und Jean-Jacques Rousseau sind Zwischenschritte auf der Entwicklung

weg von einem interventionistischen Gottesverständnis mit einer betont starken

Vorsehungslehre hin zu einem weitgehenden Verblassen des Gedankens, dass Gott in, mit

und durch politische Herrschaft direkt in das irdische Geschehen eingreift. Dennoch ist die

Metaphorik der Herrschaft Gottes in der Semantik der beiden "Reiche" oder "Regimente" bis

weit in die Moderne wirksam geblieben. Noch während der NS-Zeit haben sich sowohl

Widerständler als auch NS-Theologen auf Gottes Herrschaft berufen, im einen Fall als

Rechtfertigung der Herrschaft Adolf Hitlers und der NSDAP (Theologie der

Schöpfungsordnungen), im anderen als Gegen- und Abwehrmodell von staatlichen

Übergriffen (Königsherrschaft Christi). Ausdruck dieser herrschaftskritischen Pointe waren die

Thesen der Barmer Theologischen Erklärung (1934), wonach Jesus Christus "Gottes kräftiger

Anspruch auf unser ganzes Leben" ist (These 2).

Die Katastrophen und Menschrechtsverletzungen des 20. Jahrhunderts haben zu einem

Plausibilitätsverlust des herrschaftlichen Metaphernfelds für die Ethik beigetragen.  Zwar

haben sich Reste der Vorstellung einer göttlichen Einsetzung des Staates bis in die 1950er

Jahre gehalten (der Staat als Mandat oder als Notordnung, Bsp.: Helmut Thielicke). Doch schon

in der ersten Phase der Bundesrepublik zeigte sich, dass eine göttliche Herrschaftsmetaphorik

keine sinnvolle Orientierungsleistung mehr erbrachte. Sowohl die Rede von zwei Reichen als

auch die Rede von der Königsherrschaft Christi haben de facto ihren Bezugspunkt verloren.

Die grundgesetzlich verankerte demokratische Herrschaft beruft sich für ihre Legitimation

nicht nur nicht auf Gott. Ihr funktionales Verständnis politischer Herrschaft legt es auch nicht

nahe, demokratische Herrschaftsvorstellungen auf Gott zu übertragen, um diese dann in

kritisch-konstruktiver Absicht auf irdische Herrschaftsausübung anzuwenden. Gleiches gilt für

Analogien zwischen christlicher und politischer Gemeinschaft. Versuche zu einer

entsprechenden Umdeutung finden sich im Umfeld der Befreiungstheologie und der

feministischen Theologie, die auch auf die Probleme einer Vorstellung von Gott als

patriarchalisch-monarchischem Herrscher hingewiesen haben. Als persönlich-individuelle

Glaubensaussage mag die Rede von Gott als dem Herrn, väterlichen König oder Richter ihre

Berechtigung behalten. Für die Selbstverortung der Kirche im Gegenüber zum

demokratischen Staat hat eine solche Rede keine ersichtlichen Konsequenzen mehr.

- Seite 9

https://www.ekd.de/Barmer-Theologische-Erklarung-11292.htm


Stattdessen bezieht sich die Kirche zur Anerkennung der Legitimität demokratischer

Herrschaft auf eine schöpfungs- oder rechtfertigungstheologische Anthropologie, die

Menschenwürde und Gottebenbildlichkeit miteinander verkoppelt. Der Staat ist aus der

Perspektive der Kirche gegenwärtig vor allem der Garant von Menschen- und Grundrechten.

Dieses Verhältnis wird besonders deutlich in den gegenwärtigen Selbstverortungen, die sich

vor allem über den Begriff der Öffentlichkeit – und damit nur indirekt – auf den Staat

beziehen. Die Kirche, die sich derzeit (noch) weitgehend als Volkskirche versteht, erfüllt ihre

Funktion als Teil der Zivilgesellschaft und legt ihre Aufgabe in den Programmen von "

öffentlicher Theologie" (Bedford-Strohm 1999) oder "öffentlichem Protestantismus" aus

(Anselm/ Albrecht 2017). Die Zwei-Reiche-Lehre ist zwar dem Begriff nach in einer

verantwortungsethischen Umformung lebendig geblieben (Körtner 2017, siehe Verantwortung

). Sie bezieht ihre Plausibilität jedoch nicht mehr aus der theologischen Herrschaftssemantik,

die sie in der Reformationszeit hatte, sondern aus der Differenzierungslogik, die sie zum

Ausdruck bringen will. Sie ist eine Chiffre zur Unterscheidung von Recht, Religion und Moral

sowie zur Unterscheidung unterschiedlicher Verpflichtungslogiken auf der Ebene des

Individuums und überindividueller Kollektive.

(2) Neben der wechselseitigen Beeinflussung von Theologie im engeren Sinne und der

Beurteilung von Herrschaft gab und gibt es bedeutende wechselseitige Beeinflussungen der

Organisationsvorstellungen von Staat und Kirche. Beispiele sind die Übernahme von

Organisationsformen des römischen Reiches durch die Kirche der Spätantike, die Prägung

frühneuzeitlicher Feudalreiche durch kirchliche Strukturen sowie die Übertragung der

Vorstellung einer egalitären Brüdergemeinde von Geschwistern auf die Gestaltung der ersten

Verfassungen in den nordamerikanischen Kolonien. Blickt man auf die Verhältnisse in

Deutschland seit 1945, fallen vor allem folgende Wechselwirkungen ins Auge, die in der

Beeinflussung kirchlicher Strukturen durch staatliche Organisationsformen bestehen: die

Ausgestaltung der EKD und ihrer Landeskirchen als Körperschaften öffentlichen Rechts mit

der dazu gehörigen Rechtsform des öffentlichen Rechts, die arbeitsrechtliche Stellung der

Pfarrerschaft, die dem Beamtentum nachgebildet ist und die flächendeckend-territoriale

Gliederung nach dem parochialen Prinzip.

Ein besonderer Fall ist die Frage, inwieweit das Staatsorganisationsprinzip der Demokratie

Wurzeln in kirchlichen Gedanken hat oder inwieweit umgekehrt Demokratie ein normativer

- Seite 10

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenwuerde
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenrechte
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentliche-theologie
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlicher-protestantismus
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/verantwortung


Gedanke kirchlicher Selbstorganisation sein sollte. Sowohl das Priestertum aller Gläubigen als

auch der Bundesgedanke sind theologische Ideen, die durchaus in komplizierten

Verwandtschaftsverhältnissen zu den Anfängen demokratischer Strukturbildung in den

nordamerikanischen Kolonien stehen. Die historische Beurteilung dieser

Verwandtschaftsverhältnisse ist im Einzelnen kompliziert und bis heute umstritten (klassisch

Jellinek 1895, gegenwärtig Joas 2011). Unabhängig von der Frage, ob Demokratie christliche

Ursprünge hat, ist im zeitgenössischen Protestantismus spätestens seit den 1960er Jahren

eine Tendenz zu erkennen, demokratische Legitimationsmuster zur Beurteilung kirchlicher

Entscheidungsprozesse in Anspruch zu nehmen. Demokratie erscheint so als ein

Markenzeichen evangelischen Kirchenwesens. Richtig daran ist, dass es auffällige Parallelen

gibt. So weist das presbyterial-synodale Prinzip Ähnlichkeiten mit dem auf, was man im

staatlichen Bereich als Demokratie bezeichnet, z.B. regelmäßige Wahlen

entscheidungsbefugter Gremien sowie die Verleihung von Ämtern auf Zeit. Gleichwohl gibt es

auch gravierende Unterschiede. Parteien, wie sie für moderne Demokratien konstitutiv sind

(Art. 21 GG), gibt es im kirchlichen Bereich nur vereinzelt und mit einer deutlich anderen

Funktion (z.B. die "Gesprächskreise" auf der Württembergischen Landessynode). Während es

im Staat eine möglichst bruchlose Kette demokratischer Legitimation gibt, die über das

Parlament vermittelt ist, das seinerseits in allgemeinen, unmittelbaren, freien, gleichen und

geheimen Wahlen zustande kommt (Art. 38 Abs. 1 GG), verhält es sich im kirchlichen Bereich

anders. Kirchliche Gremien sind über indirekte Wahlverfahren legitimiert und setzen sich zu

einem substantiellen Teil aus berufenen, nicht gewählten Mitgliedern zusammen (vgl. z.B. das

Landessynodalwahlgesetz der Ev.-Luth. Kirche in Bayern oder Art. 134, 135 der

Kirchenordnung der Ev. Kirche im Rheinland). Auch die Frage der Gewaltengliederung

zwischen synodalen Gremien, geistlichen Leitungspositionen und Verwaltungsspitzen ist in

den meisten Landeskirchen deutlich anders gelöst als im staatlichen Bereich (siehe

Machtfragen: Souveränität, Gewaltenteilung, Interessenausgleich). Es gibt nicht zuletzt ein

deutliches Auseinanderfallen des normativen Gebrauchs und der tatsächlichen Beteiligung an

kirchlichen Wahlprozessen. Letztere verharrt in weiten Teilen im niedrigen einstelligen

Bereich. Angesichts der Funktionsunterschiede und -gemeinsamkeiten von Kirche und Staat

wäre künftig verstärkt danach zu fragen, wo und wie Demokratie als Teil kirchlicher

Selbststrukturierung notwendig und sinnvoll ist.

 

- Seite 11

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/machtfragen-souveraenitaet-gewaltenteilung-interessenausgleich


d. Gegenwärtige Kooperationsformen der Kirche mit dem Staat

Seit dem Beginn der Bundesrepublik bildete sich das Bewusstsein heraus, dass es Formen

bedarf, durch die der Protestantismus sein kooperatives, kritisch-konstruktives Verhältnis zum

demokratischen Staat mit Leben füllt. In Anknüpfung und Widerspruch zu vorangegangenen

Traditionen haben sich mehrere Kooperationsformen herausgebildet, die bis in die Gegenwart

kirchliche Mitgestaltung im demokratischen Staat bestimmen. Diese lassen sich wie folgt

zusammenfassen: Appell, Forum, diplomatischer Lobbyismus, Aktivismus, seelsorgerliches

Handeln, liturgisches Handeln, parteipolitische und parlamentarische Mitwirkung.

Der Appell ist die Form, durch die die Kirchen vor allem mithilfe von Denkschriften

gewissenschärfend, informierend und abwägend auf die politische Willensbildung einwirken

möchten. Der Gedanke, dass die Kirche ein Forum darstellt, ist idealtypisch in der Institution

der kirchlichen Akademien, aber auch auf dem Kirchentag, verwirklicht. Auch in anderen

Kontexten tritt die Kirche als Forum auf, bei dem sie betont, dass die universale Ausrichtung

des Evangeliums es gebietet, Menschen, darunter auch Politikerinnen und Politiker,

verschiedener Parteizugehörigkeiten und Ansichten zusammenzubringen. Darüber hinaus

unterhält die Kirche Institutionen, die u.a. für einen diplomatischen Lobbyismus, d.h. für das

Eintreten kirchlich-institutioneller Belange, zuständig ist. Dazu gehören seit der frühen

Bundesrepublik besonders das Büro des Bevollmächtigten des Rates der EKD bei der

Bundesrepublik und der Europäischen Union sowie die landeskirchlichen Pendants bei den

Landesregierungen. Diese Form der Einflussnahme auf staatliche Willensbildungsprozesse

erscheint vielen als kritikwürdig. Gleichzeitig aber ist die Einrichtung dieser Büros und die

Wahrnehmung dieser Kooperationsform Ausdruck einer demokratischen Lernerfahrung und

Normalisierung. Daneben kennt die Kirche den Aktivismus als eine Kooperationsform, die

womöglich auf den ersten Blick nicht als Kooperation erkennbar ist. Sie gibt sich demgemäß

auch zumeist als dezidiert kritisch gegenüber konkreten staatlichen Maßnahmen. Dennoch

handelt es sich in der Regel um Handlungen, die den Staat auf seine eigenen normativen

Selbstverpflichtungen hinweisen, und nicht auf die Beseitigung des politischen Systems zielen

("kritische Solidarität", Huber 2009). Diese Handlungsformen gehen gegenwärtig auf kirchliche

Protestbewegungen der 1970er und 1980er Jahre und der Bürgerrechtsbewegung in der DDR

zurück. Die Seelsorge in staatlichen Einrichtungen ist eine weitere Kooperationsform der Kirche,

die sie etwa im Rahmen der Militär- und Gefängnisseelsorge ausübt. Auch hier geht es um die

- Seite 12



Wahrnehmung des Anderen, ohne ihm oder ihr eine politische Meinung angedeihen lassen zu

wollen. Ferner gibt es eine liturgische Kooperationsform, bei denen die Kirche in besonderen

Fällen einen dezidiert vorpolitischen Rahmen für besondere Ereignisse wie etwa

Terroranschläge oder Staatsakte bereitstellt. Schließlich ist die parteipolitische und

parlamentarische Mitwirkung von Politikerinnen und Politikern zu nennen, die sich dezidiert

als Kirchenmitglieder verstehen und in Parteigremien, Kommunal-, Landtags- und

Bundestagswahlen sowie in Stadträten politische Verantwortung ausüben.

Durch alle genannten Kooperationsformen zieht sich ein Spannungsverhältnis, das mit

unterschiedlichen Deutungen von den christlichen Konsequenzen des Evangeliums und der

Rolle der Kirche zusammenhängt. Denn einige dieser Kooperationsformen neigen dazu, die

Kirche als eine Organisation mit spezifischen politischen Anliegen zu sehen, die sich aus dem

christlichen Glauben ergeben. Das Evangelium wird hier primär von seiner moralischen

Eindeutigkeit her interpretiert. Daraus ergibt sich der Imperativ zu konkretem Handeln. Die

Kirche erscheint hier vor allem als politischer Akteur. Einem anderen Kirchenverständnis

zufolge ist die Kirche, wenn nicht ein unpolitisches, so doch ein möglichst über- oder

vorpolitisches Forum. Betont wird hier die Universalität des Evangeliums, das keine

spezifischen politischen Präferenzen vorgeben kann. Die Kirche ist hier vor allem eine

Dialogplattform. Bei beiden handelt es sich um berechtigte Anliegen, die sich mit guten

Gründen auf den christlichen Glauben berufen können. Das heißt jedoch nicht, dass sie nicht

zuweilen miteinander in Konflikt geraten. Sichtbar wird dies etwa gegenwärtig an den

Kontroversen um das kirchliche Engagement zur Unterstützung geflüchteter Menschen.

Explizit ist das Thema im Bayerischen Lehrplan für die Sekundarstufe 2 im Gymnasium

vorgesehen (9. Schuljahr, Lernbereich 4): "'In Verantwortung vor Gott' – das Verhältnis von

Kirche und Staat". Das Thema strahlt jedoch auf weitere Lernbereiche aus, z.B. "Gerechtigkeit

und Frieden in der einen Welt" (Klasse 10, Lernbereich 5), "Nächstenliebe und diakonisches

Handeln der Kirche" (Klasse 7, Lernbereich 5) oder "Mittendrin!? – Christsein in der

Gesellschaft" (Klasse 12, Lernbereich 1).

Viele Schülerinnen und Schüler sind politisch interessiert oder engagiert. Es dürfte daher

leichtfallen, das Interesse für Fragen politischen Engagements zu wecken. Der Zusammenhang

mit der Kirche wird jedoch vermutlich nicht auf der Hand liegen. Um bei der Lebenswelt der

- Seite 13



Schülerinnen und Schüler anzusetzen, könnte man anhand von Fallbeispielen arbeiten, etwa

einer lokalen Flüchtlingsinitiative einer Kirchengemeinde. Ein weiterer Zugang zum Verhältnis

von Staat und Kirche lässt sich über die Thematisierung des Religionsunterrichts selbst

herstellen, indem die Schülerinnen und Schüler die Ziele und Vorzüge verschiedener Modelle

des Religionsunterrichts innerhalb wie außerhalb von Deutschland diskutieren lernen.

Denkbar ist auch die exemplarische Behandlung von prägenden historischen

Persönlichkeiten, die das Verhältnis von Staat und Kirche anschaulich machen, etwa Dietrich

Bonhoeffer oder Martin Luther King Jr. Bei Letzteren besteht freilich eine entscheidende

Herausforderung darin, dass der zeitliche Abstand zu solchen Personen droht, die

gegenwärtige Relevanz des Themas für die Schülerinnen und Schüler zu verschleiern. Darüber

hinaus besteht die Gefahr, dass Persönlichkeiten wie Bonhoeffer und die Behandlung der

Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus ein schiefes Verhältnis von kirchlichem

Engagement vermitteln. Denn so gerät leicht aus dem Blick, wie radikal anders der politische,

gesellschaftliche und religiöse Kontext gegenwärtig aussieht, dass Widerstand gegen eine

autoritäre Diktatur notwendig eine andere Gestalt des kirchlichen Verhältnisses zum Staat ist

als christliches Handeln im demokratischen Staat. Diese Gründe sprechen, wenn möglich und

durchführbar, für eine Kooperation mit dem Politikunterricht. Darüber hinaus wäre es

sinnvoll, die Rechtsstellung der Kirchen im Verhältnis zu anderen Religionsgemeinschaften zu

erarbeiten und ggf. kritisch zu hinterfragen.

 

a. Exemplarische Unterrichtsmaterialien

Unterrichtsanregungen zu Martin Luther King Jr.: https://material.rpi-

virtuell.de/themenseite/martin-luther-king/

Lange, C.: Dietrich Bonhoeffer im Religionsunterricht:

https://www.pedocs.de/volltexte/2011/3445/pdf/Lange_2008_Bonhoeffer_D_A.pdf

Unterrichtsreihe zu Flucht und Asyl mit einer Einheit zum Kirchenasyl: https://www.rpi-

loccum.de/material/pelikan/pel3-16/3-16_heidemann

BPB-Themenblatt zu "Staat und Religion nach dem Grundgesetz" (Themenblätter im

Unterricht Nr. 155, Juli 2017):

https://m.bpb.de/system/files/dokument_pdf/5507_tb115_staat_religion_online.pdf

- Seite 14

https://material.rpi-virtuell.de/themenseite/martin-luther-king/
https://material.rpi-virtuell.de/themenseite/martin-luther-king/
https://www.pedocs.de/volltexte/2011/3445/pdf/Lange_2008_Bonhoeffer_D_A.pdf
https://www.rpi-loccum.de/material/pelikan/pel3-16/3-16_heidemann
https://www.rpi-loccum.de/material/pelikan/pel3-16/3-16_heidemann
https://m.bpb.de/system/files/dokument_pdf/5507_tb115_staat_religion_online.pdf


 

b. Diskussionsanstöße

Wie demokratisch ist die Kirche, wie christlich ist die Demokratie?

Haben evangelische und römisch-katholische Kirche im Vergleich mit anderen

Religionsgemeinschaften derzeit eine zu starke Stellung gegenüber dem Staat?

Sollten Staat und Religion strikt(er) getrennt werden?

Sollten sich Religionsgemeinschaften an Aufgaben des Staates beteiligen? Wenn ja, wie?

Wenn nein, warum nicht?

Sollte(n) sich die Kirche(n) stärker oder weniger stark in Politik "einmischen"?

Braucht der Staat die Kirche(n)?

Ist politisches Engagement der Kirchen so wie das Engagement anderer Organisationen

auch?

 

c. Materialien

Barmer Theologische Erklärung (1934), https://www.ekd.de/Barmer-Theologische-

Erklarung-11292.htm

Selma (Film, Drama/Geschichtsdrama, USA 2014)

Foto von Otto Dibelius (erster Ratsvorsitzender der EKD) und Konrad Adenauer:

https://de.wikipedia.org/wiki/Otto_Dibelius#/media/Datei:Bundesarchiv_B_145_Bild-

F005314-0028,_Bonn,_Otto_Dibelius_und_Konrad_Adenauer.jpg

Stellungnahme des Rats der EKD zur Situation von Flüchtlingen (2016),

https://www.ekd.de/20160122_stellungnahme_fluechtlinge.htm

Bündnis United4Rescue, https://www.united4rescue.com/

Husmann, B./Merkel, R.: Moment Mal! Evangelische Religion, Bd. 1. Allgemeine Ausgabe,

Schülerbuch Klasse 5/6, Stuttgart/Leipzig 2013, S. 110f. ("Evangelischer und katholischer

Religionsunterricht – Muss das sein?").

Dies.: Moment Mal! Bd. 3, Evangelische Religion, Bd. 3, Schülerbuch 9.–10. Schuljahr,

Stuttgart/Leipzig 2014, 110–129 (Kap. 6: "Wie passen Politik und Kirche zusammen?").

- Seite 15

https://www.ekd.de/Barmer-Theologische-Erklarung-11292.htm
https://www.ekd.de/Barmer-Theologische-Erklarung-11292.htm
https://de.wikipedia.org/wiki/Otto_Dibelius#/media/Datei:Bundesarchiv_B_145_Bild-F005314-0028,_Bonn,_Otto_Dibelius_und_Konrad_Adenauer.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Otto_Dibelius#/media/Datei:Bundesarchiv_B_145_Bild-F005314-0028,_Bonn,_Otto_Dibelius_und_Konrad_Adenauer.jpg
https://www.ekd.de/20160122_stellungnahme_fluechtlinge.htm
https://www.united4rescue.com/


Verwendete Literatur

Dreier, H.: Staat ohne Gott. Religion in der säkularen Moderne, München 2018.

Anselm, R. und Albrecht, C.: Öffentlicher Protestantismus. Zur aktuellen Debatte um

gesellschaftliche Präsenz und politische Aufgabe des evangelischen Christentums (ThSt N.F. 4),

Zürich 2017.

Assmann, J.: Achsenzeit. Eine Archäologie der Moderne, München 2018.

Bedford-Strohm, H.: Gemeinschaft aus kommunikativer Freiheit. Sozialer Zusammenhalt in

der modernen Gesellschaft. Ein theologischer Beitrag (ÖfTh 11), Gütersloh 1999.

Czermak, G.: Religions- und Weltanschauungsfreiheit in Deutschland und ihre juristische und

gesellschaftliche Gefährdung. Anmerkungen zu neuralgischen Bereichen, in: Große Kracht, H.-

J. und Schreiber, G. (Hg.): Wechselseitige Erwartungslosigkeit? Die Kirchen und der Staat des

Grundgesetzes – gestern, heute, morgen, Berlin 2019, 209–236.

Dreier, H.: Religion im Grundgesetz – Integrationsfaktor oder Konfliktherd?, in: Große Kracht,

H.-J. und Schreiber, G. (Hg.): Wechselseitige Erwartungslosigkeit? Die Kirchen und der Staat des

Grundgesetzes – gestern, heute, morgen, Berlin 2019, 337–390.

Heinig, H.-M.: Ordnung der Freiheit – Das Staatskirchenrecht vor neuen Herausforderungen,

in: ders.: Die Verfassung der Religion. Beiträge zum Religionsverfassungsrecht, Tübingen 2014,

3–21.

Huber, W.: Christen in der Demokratie, in: APuZ 14 (2009), 6–8.

Jellinek, G.: Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte. Ein Beitrag zur modernen

Verfassungsgeschichte, Leipzig 1895.

Jellinek, G.: Allgemeine Staatslehre, Berlin 31914.

Joas, H.: Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte, Frankfurt a. M.

2011.

Joas, H.: Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzauberung,

Frankfurt a. M. 2017.

Korioth, S.: Das Religionsverfassungsrecht der Berliner Republik als Einweisung in die

wechselseitige Indifferenz von Staat und Kirchen?, in: Große Kracht, H.-J., Schreiber, G. (Hg.):

Wechselseitige Erwartungslosigkeit? Die Kirchen und der Staat des Grundgesetzes – gestern,

heute, morgen, Berlin 2019, 237–256.

Körtner, U. H. J.: Für die Vernunft. Wider Moralisierung und Emotionalisierung in Politik und

- Seite 16



Kirche, Leipzig 2017.

Luther, M.: Von der weltlichen Obrigkeit: Wie weit man ihr Gehorsam schuldet (1523), in:

Schilling, J. (Hg.): Martin Luther. Deutsch-Deutsche Studienausgabe, Bd. 3: Christ und Welt,

Leipzig 2016, 217–289.

Munsonius, H.: Öffentliche Religion im säkularen Staat, Tübingen 2016.

Niebuhr, H. R.: The Relation of Christianity and Democracy (1940), in: Niebuhr, H. R.: Theology,

History and Culture. Major Unpublished Writings, hg. von W. S. Johnson, New Haven 1996,

143–158.

Rendtorff, T.: Christen im Widerstand – einst und heute. Eine politische Ortsbestimmung des

Protestantismus aus Anlass des Gedenkens an Barmen 1934, in: ders.: Vielspältiges.

Protestantische Beiträge zur ethischen Kultur, Stuttgart 1991, 101–120.

Siep, L., Gutmann, T., Jakl, B., Städtler, M. (Hg.): Von der religiösen zur säkularen Begründung

staatlicher Normen. Zum Verhältnis von Religion und Politik in der Philosophie der Neuzeit

und in rechtssystematischen Fragen der Gegenwart, Tübingen 2012.

Tanner, K.: Der lange Schatten des Naturrechts. Eine fundamentalethische Untersuchung,

Stuttgart 1993.

Taylor, C.: Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a. M. 2009.

Troeltsch, E.: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (GS 1), Tübingen 1912.

Waldhoff, C.: Heilserwartungen an Recht und Verfassung – Bemerkungen zum Verhältnis

Recht–Religion, in: Ebner, K. und Kraneis, T. u.a. (Hg.): Staat und Religion. Neue Anfragen an

eine vermeintlich eingespielte Beziehung, Tübingen 2014, 229–247.

Weber, M.: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, hg. von J.

Winckelmann, Tübingen 51972.

 

Weiterführende Literatur

Anselm, R.: Politische Ethik, in: Huber, W., Meireis, T., Reuter, H.-R. (Hg.): Handbuch der

Evangelischen Ethik (HEE), München 2015, 125–264.

Kalinna, G.: Die Entmythologisierung der Obrigkeit. Tendenzen der evangelischen Ethik des

Politischen in der frühen Bundesrepublik der 1950er und 1960er Jahre (RBRD 4), Tübingen

2019.

- Seite 17



Veröffentlicht am 26.06.2020 (Version 1.0).

Zitierweise:

Kalinna, G.: Art. "Staat und Kirche" (Version 1.0 vom 26.06.2020), in: Ethik-Lexikon, verfügbar
unter: https://ethik-evangelisch.de/lexikon/staat-und-kirche.

- Seite 18


