a Fthik-Evangelisch

Eine Initiative des Netzwerks Ethik in der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern und der Lehrstiihle fir Evangelische Ethik an den bayerischen Universitaten

Wirtschaftsethik

Autor

Dr. Daniel Dietzfelbinger

Wirtschaftsethik in Wissenschaft wie Praxis ist der Ansatz, auf die zunehmend als defizitar
empfundene Trennung von Okonomie und ihren vermeintlichen Eigengesetzlichkeiten sowie
Ethik als der Bezug auf moralisch gepragte Normen zu reagieren. Dabei geht es um die Frage,
wie wirtschaftliches Handeln mit dem Gesamtkontext moralischen und somit ethischen
Bewusstseins verbunden werden kann, um so Wirtschaft und Ethik in ein produktives

Spannungsverhaltnis zu bringen, das sich am Gemeinwohl ausrichtet.

Die Begriffszusammensetzung Wirtschafts-Ethik beschreibt die Spannung, die sich in ihrer
Aufgabenstellung in Theorie wie Praxis widerspiegelt: Der vermeintliche Antagonismus von
6konomischer (Minimal-, Maximal-, Extremumprinzip) und ethischer Rationalitat (z.B.
Altruismus[-prinzip], negatives Minimalprinzip). Dieser vermeintliche Antagonismus verleitet
manche Wissenschaftler dazu, der Wirtschaftsethik ihr Existenzrecht abzusprechen. Niklas
Luhmann (1927-1998) hat etwa Uber Wirtschaftsethik geschrieben, sie gehdre "... zu der Sorte
von Erscheinungen (...) wie auch die Staatsrason oder die englische Kuche, die in der Form
eines Geheimnisses auftreten, weil sie geheim halten muissen, dass sie gar nicht existieren."

(Luhmann 1993: 134). Folgt man diesem systemtheoretischen Ansatz, so sind Wirtschaft und

- Seite 1


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/dr-daniel-dietzfelbinger
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/dr-daniel-dietzfelbinger

Ethik zwei in sich geschlossene Systeme, die parallel nebeneinander existieren. Eine
Verbindung beider Systeme scheint nicht moglich, da beide nach jeweils eigenen

Gesetzmaliigkeiten funktionieren, die nicht miteinander in Einklang zu bringen sind.

Wirtschaftsethik in Theorie wie Praxis gibt sich mit dieser theoretischen Abgrenzung nicht
zufrieden und versucht, die vermeintliche Trennung der Systeme zu Uberwinden. Es geht
darum, wie Menschen, die in beiden Sachgebieten zu Hause sind und in beiden Systemen
agieren, diese miteinander verbinden kénnen, so dass der aristotelische Gedanke, dass
Oikonomie, Politik und Ethik ineinander wirken, um dem Gemeinwohl zu dienen, verwirklicht
werden kann. Dabei Iasst sich Wirtschaftsethik im analytischen Sinne nach dem Adressaten in

FUhrungsethik (Adressat: Individuum; Themen z.B.: Fihrungsverhalten, Korruption,

Mitarbeiter*innen-Entwicklung und -férderung), Unternehmensethik (Adressat: Institution;

Themen z.B.: Unternehmenskultur, Organisationsentwicklung, Kartellbildung, Lobbyismus
etc.) sowie Wirtschaftsethik im eigentlichen Sinne (Adressat: System, Themen z.B.:
[Wirtschafts-]Ordnungspolitik, Umweltschutz, Globalisierung) trennen.

Es ist also zu fragen, wie wirtschaftliches Handeln mit dem Gesamtkontext moralischen und
ethischen Bewusstseins verbunden werden kann, ohne das eine System dem anderen
Uberzustilpen (Okonomismus versus Moralismus). Verkurzt lasst sich der hypothetische
Imperativ fur den Kultursachbereich Wirtschaft auf die Formel bringen: "Handle so, dass das
Ergebnis deiner Handlung fur dich nach Abzug des Aufwandes maoglich hoch ist", wahrend der
kategorische Imperativ in der Formulierung von Immanuel Kant (1724-1804) so lautet:
"Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein
allgemeines Gesetz werde." (Kant 1983: 51)

Daraus ergibt sich eine grundsatzliche Spannung, da die Imperative zwischen Egoismus- und
Altruismusprinzip vermeintlich kaum eine gemeinsame Linie finden. Diese Spannung zwischen
den beiden Disziplinen ist das theoretische Grundlagenproblem, dessen Klarung als
Voraussetzung der heutigen Debatte gilt. Wirtschaftsethik muss als Bindestrich-Ethik die
"Theorie der menschlichen Lebensfuhrung" (Rendtorff 1990: B 1, 35) in den Kontext der
praktischen 6konomischen Lebenswirklichkeit stellen, zugleich muss diese 6konomische
Lebenswirklichkeit Rechenschaft ablegen im Blick auf reflektierte gesellschaftliche und
menschliche Normen, die fur Gesellschaften und die in ihr lebenden Menschen leitend sind.
Gab es zwar in der Geschichte der Okonomie, Ethik und Theologie immer wieder Anséatze zu

einer wirtschaftsethischen Diskussion (siehe dazu den Abschnitt zur fachwissenschaftlichen

- Seite 2


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/fuehrungsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik

Debatte), so hat sich die Debatte im praktischen wie im theoretischen Bereich seit den 1980er
Jahren deutlich intensiviert. Die seinerzeit ausgeldste Konjunktur der Debatten um
Wirtschaftsethik ist mit dem Zusammenbruch der dstlichen Planwirtschaften und dem
Siegeszug des marktwirtschaftlichen Prinzips ("Turbokapitalismus") in engen Zusammenhang
zu bringen, da die Marktwirtschaft durch die Entwicklung der Jahre 1990ff. das ideologische
(nicht: faktische!) Korrektiv verloren hat. Durch die rasante Entwicklung der Marktwirtschaft
(Stichworte: Globalisierung, VUCA-Welt) treten auch deren negative Folgen immer deutlicher
zu Tage; infolgedessen wird das Bedurfnis nach ethischer Orientierung grof3er.

Ein weiterer Grund fur den Ethik-Bedarf liegt in einer durch verstarkte Medienprasenz
zunehmenden Durchleuchtung des wirtschaftlichen Handelns von Staaten und Unternehmen.
Nicht zuletzt die exponentiell wachsenden negativen externen Effekte globalen Wirtschaftens
(Klimawandel, Armut, Gerechtigkeitsdebatte etc.) wie auch durch Internet und Social Media
schneller aufgedeckte, 6konomistisch motivierte Skandale machen ein Nachdenken uber die
Moral wirtschaftlichen Handelns notwendig.

Wirtschaftsethik hat eine doppelte Zielbestimmung: Zum einen geht es um das theoretische
Problem, das sich mit der Verbindung der 6konomischen und der ethischen Rationalitat zu
befassen hat. Dabei ist zu klaren, wie Wirtschaftsethik ihrem begrifflichen Anspruch, ein
interdisziplinarer Fachbereich zu sein, gerecht werden kann. Zum anderen stellt sich die Frage
nach konkreter Umsetzung eines wohlgelingenden Lebens im wirtschaftlichen Handeln, das

sowohl 6konomischen wie auch ethisch legitimierten Interessen folgt.

a. Geschichtliche Aspekte

Bemuhungen, den Blick Uber das eigene Fachgebiet zu wagen, sind historisch betrachtet nicht
neu, im Gegenteil: In der friheren Wissenschaftsgesellschaft, insbesondere im 18. und 19.
Jahrhundert, war es selbstverstandlich, dass die Wissenschaften interdisziplinare
Zusammenhange in den Blick nehmen. Das mag damit zusammenhangen, dass die fruhere
universitare Ausbildung umfassender konzipiert war, sich also nicht nur auf die jeweilige
Fachdisziplin konzentrierte. Der sprichwortliche Blick Uber den Tellerrand war Standard.

So entwickelt Adam Smith (1723-1790), der als der erste systematische Theoretiker der
Wirtschaftswissenschaften gilt und missverstandlicherweise als Godfather der Marktwirtschaft

herhalten muss, seine Beschreibung der Marktwirtschaft auf Basis der Moralphilosophie.

- Seite 3



Smith war Universalist, der aus der (Moral-)Philosophie und Ethik kam und dann, nicht zuletzt
durch seine vielfaltige Reisetatigkeit in Europa, das Buch "Der Wohlstand der Nationen"
(erstmals 1776) verfasste, in dem er das Wirtschaften des Menschen einer grundlegenden
Analyse unterzieht. Parallel zu diesem bereits zu seinen Lebzeiten funfmal neu aufgelegten
und redigierten Buch publizierte er die bis kurz vor seinem Tod ebenfalls mehrfach
Uberarbeitete "Theorie der ethischen Gefuhle" (erstmals 1759, letztmals von eigener Hand:
1791, posthum veroffentlicht) - ein Buch, das die Bildung von Werturteilen in der
menschlichen Wahrnehmung beschreibt. Es wird immer heil3 diskutiert, ob der "Der
Wohlstand" oder "Die Theorie" Smiths eigentliches Hauptwerk war. Biographische Indizien
sprechen mindestens dafur, dass Smith beide Werke gleichwertig ansah. Insofern erschliel3t
sich erst in der LektUre beider Blcher die ganze wirtschaftsethische Weitsicht Adam Smith’.
Ihn als Godfather der Marktwirtschaft zu stilisieren ist jedenfalls nicht richtig, wenn man sich
auf die LektUre beider Werke einlasst.

Auch andere Okonomen in der Geistesgeschichte nach Smith sehen nicht nur wirtschaftliche
Entwicklungen: David Ricardo (1772-1823), John Stuart Mill (1806-1873) oder Karl Marx
(1818-1883) betrachten Okonomie nicht als abgegrenzten Bereich, sondern versuchen, mit je
unterschiedlichen Ergebnissen, Okonomie in einen gesellschaftlichen wie politischen Kontext

einzuordnen.

b. Der Begriff "Evangelische Sozialethik"

In protestantischer Tradition entwickeln sich die - bis heute - sparlichen Ansatze
konzeptioneller Wirtschaftsethik aus der sozialethischen Debatte heraus. Der vergleichsweise
moderne Begriff "Evangelische Sozialethik" wird von dem evangelischen Theologen Alexander
von Oettingen (1827-1905) erstmals prominent in die Debatte eingebracht. Von Oettingen
reflektiert in seinem Buch "Moralstatistik. Versuch einer Sozialethik auf empirischer
Grundlage" (1868) aufgrund empirisch erhobener Daten Gber die ethischen Verflechtungen in
der Gesellschaft sowie Uber Prozesse, wie sich diese Beziehungsfelder im Laufe der
Geschichte verandern. Damit begrindet er in gewisser Weise die moderne evangelische
Wirtschaftsethik, wenngleich zarte Pflanzchen evangelischer Wirtschaftsethik schon bei Martin
Luther (1483-1546) zu finden sind.

- Seite 4



c. Wirtschaftsethik in protestantischer Perspektive

Luthers "Wirtschaftsethik" als Dienst am Nachsten

Luthers Theologie richtet den Blick zunachst auf den und die Einzelne, und erst von dort auf
das grol3e Ganze. Den gleichen Zugang unternimmt Luther bei 6konomischen Fragen und
deren ethischen Implikationen, die er in recht pragmatischer Weise angeht. Die moderne
Differenzierung der Systeme Wirtschaft und Moral, Okonomie und Ethik, war fur Luther nicht
relevant. Gleichwohl gibt es bei Luther keine systematische Wirtschaftsethik, sondern er
aulert sich jeweils situativ. Zudem konzentriert sich Luther auf das Individuum, ein Grundzug
seiner Theologie und zugleich der endgultige Aufbruch in die Moderne.

Luther beschaftigt sich in seiner Schrift "Von Kaufshandlung und Wucher" (Luther: WA 15,
293-322) mit den Grundbedingungen der Okonomie. So sind fiir Luther Kaufen und Verkaufen
ein vollig normales, ja notwendiges Handeln im menschlichen Alltag. Aber - und hier zeigt sich
Luthers Weltverstandnis - ist auch wirtschaftliches Handeln immer dahingehend zu
Uberprufen, ob es gerecht dabei zugeht und in welchem Kontext es stattfindet.

Ebenso banal wie praktisch (Luther war mit wirtschaftlichem Handeln durch sein Elternhaus
gut vertraut) gilt fur ihn der Aufwand als Mal3stab fur den Preis. Diese Mal3stabssetzung
wiederum begrundet Luther mit der Schrift. So kritisiert er in drastischen Worten etwa das
Zinsnehmen und den Wucher (2. Mose 22,24; vgl. im Kontext des Erlassjahres 3. Mose 25,36f;
Lk 6,34f). Nach Luther muss sich die Preispolitik der Handler am Nachsten orientieren. Das
gelingt, so Luther, wenn man sich nach dem Grundsatz der Billigkeit (Epikie) richtet. Was nun
recht und billig ist, das musse der Mensch jeweils aus seiner Intuition heraus entscheiden.
Wieder wird deutlich: Luthers Ansatz ist im Grundsatz individualethisch.

Grol3en Einfluss auf spatere Denker hatte auch Luthers Berufsethik, denn bei Luther gewinnt
die Arbeit, der Beruf (von Berufung) eine neue Dimension. Weil der Mensch durch seinen
Glauben zu diakonischen Handeln befreit ist, ist nicht mehr nur die vita contemplativa der
Mdnche und Nonnen eine heilige Sache, sondern heilig ist auch die Berufung des Menschen
sich in der Welt zu betatigen (Luther: WA 17, 1, 22).

Freilich: Es waren sparliche Ansatze, die Luther hier im Blick auf eine Tradition evangelischer
Wirtschaftsethik lieferte - lange Zeit machten auch grol3e evangelische-theologische Denker

einen Bogen um das dem weltlichen Regiment zugerechnete unappetitliche Wirtschaften.

- Seite 5



Die Soziale Frage als die Geburtsstunde protestantischer Wirtschaftsethik

Mit der Industrialisierung und den mit ihr aufkommenden neuen sozialen Konstellationen und
Fragen kommen grundsatzliche Fragen evangelischer Wirtschaftsethik systematisch in den
Blick. Neben dem oben erwahnten Alexander von Oettingen ist es Johann Hinrich Wichern
(1808-1881), der hier erste Mal3stabe setzt. Wichern erkannte fruh, dass die Industrialisierung
und ihre Folgen fur die protestantische Kirche und hier vor allem fur die Diakonie als Dienst
an dem und der Nachsten vor neue Aufgaben stellte, die bisher so nicht bekannt waren.
Glaube, Diakonie und Christentum waren fur ihn nicht nur eine Sache, die nach aul3en in die
Welt zu tragen ist ("aul3ere Mission"), sondern bedeuteten fur Wichern auch, sich um die sozial
schwachen, gesellschaftliche gestrandeten Menschen im unmittelbaren Umfeld zu kimmern,
die so genannte "innere Mission". Deswegen griundet Wichern im Jahr 1833 in Horn bei
Hamburg das "Rauhe Haus", um dort Kinder aus sozial schwachen Schichten zu versorgen.
Damit war der Grundstein gelegt fur die weitere Entwicklung einer evangelischen
Wirtschaftsethik. Die Begriundung wie Orientierung ethischer Mal3stabe erfolgte in dieser
Phase weiterhin Uber biblische Kriterien, wie sich etwa bei Rudolf Todt (1839-1887) zeigt.
Todt arbeitet in seinem Buch "Der radikale deutsche Sozialismus und die christliche
Gesellschaft" von 1877 anhand seiner Interpretation des Neuen Testaments heraus, dass der
Staat per se eine soziale Aufgabe habe. Dabei geht Todt zwei Wege: Zum einen will er sich
abgrenzen von dem in seinen Augen letztlich atheistisch fundierten sozialdemokratischen
Konzept und entwickelt so das Modell eines Religiosen Sozialismus. Zugleich sucht Todt - und
nimmt damit schon die Moderne vorweg - das Gesprach mit den Sozialwissenschaften.
Ahnlich geht der Dortmunder Pfarrer Gottfried Traub (1869-1956) vor: Traub unternimmt mit
den Schriften "Ethik und Kapitalismus" (1904) sowie "Der Pfarrer und die soziale Frage" (1907)
vorsichtige Versuche, Moral und Wirtschaft, Ethik und Okonomie miteinander ins Gesprach zu
bringen.

Doch all die hier erwahnten Ansatze blieben letztlich Stickwerk einzelner Denker. Sie
entwickelten weder in der wissenschaftlichen noch in der kirchlichen oder gesellschaftlichen
Debatte nennenswerte Durchschlagskraft. Der Anstol3 kam von anderer Seite: Aus der - wie

man es heute nennen wirde - Soziologie.

Der Anstol3 aus der Soziologie

- Seite 6



Es war Max Weber (1864-1920), der mit seinen religionssoziologischen Studien einen
wichtigen Impuls fur die Entwicklung evangelischer Wirtschaftsethik gab. Es ist die ebenso
berUhmte wie umstrittene These Max Webers, dass Luthers Berufsverstandnis sowie die
calvinistische Pradestinationslehre, insbesondere in ihrer puritanischen Auspragung, dem
modernen Kapitalismus einen neuen Geist eingehaucht hatten, und dem Kapitalismus
dadurch gewissermal3en eine religiose Legitimation gegeben hatte. Mit dieser religidosen
Legitimation war zugleich aber auch eine gewisse ethische Grundhaltung verbunden, jeweils
andockend an die religidose Pragung. Es sei - so Weber - charakteristisch fur den "Geist" des
modernen Kapitalismus, dass die scheinbare eigene Erwahltheit zur Leitlinie der individuellen
Lebensfuhrung geworden war. Das freilich habe sich mit dem Aufkommen des modernen
Kapitalismus verandert: Diesem modernen Kapitalismus sei der Geist entfleucht - und das
verandere auch das System. Weil dieser Geist, geboren aus dem religiosen Umfeld, als innerer
Leitfaden und Korrektiv des modernen Kapitalismus, verloren gegangen ist, sei der moderne
Kapitalismus zu einem mechanischen Prinzip geworden, so Weber.

Auch der Theologe und kongenialen Denkpartner Max Webers Ernst Troeltsch (1865-1923)
beschaftigte sich mit dem Thema, was das protestantische Weltverstandnis zur Entwicklung
der Moderne, insbesondere zur Entwicklung des Wirtschaftssystems beigetragen hat.
Troeltsch macht sich in seinem Buch "Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen"
(1912) auf die Suche nach den Urspruingen der religiosen Ideen und untersucht, wie sich diese
in unterschiedlicher Weise jeweils ethisch umgesetzt wurden. Troeltsch gelangt zur
Unterscheidung von drei Grundformen, wie sich die christliche Idee jeweils gesellschaftlich
korporiert: Namlich in Form der Kirche, der Sekte und der Mystik. Fur Troeltsch ist die Kirche
dabei die Korporation als dauerhafte Heils- und Gnadenanstalt, weil es ihr immer wieder
gelingt, sich den unterschiedlichen sozio6konomischen Entwicklungen anzupassen. Davon
unterschieden ist die Sekte, die als freie Vereinigung strengglaubiger Christen auf die
unmittelbare Verwirklichung des Reiches Gottes abzielt. Unterstitzt werde dieser Ansatz bei
Sekten oft durch ein grundasketische Haltung und haufig auch vorfindbaren radikalen
Einstellungen bei ihren Mitgliedern. Die Anhanger der Mystik machen sich dagegen - so
Troeltsch - auf den Weg der individualisierten Verinnerlichung.

Es sind also drei Formen der Vergemeinschaftung - Kirche, Sekte oder Mystik - die den
christlichen Glauben nach Troeltsch pragen. Dabei war fur ihn freilich offensichtlich wie

selbstverstandlich, dass diese Formen in der Lebenswelt immer vermischt auftreten.

- Seite 7



Fur Troeltsch ist schlieBlich noch wichtig, dass nach seiner Ansicht die christliche
Grundhaltung, das christliche Ethos, stets in der Weise eines Kompromisses auftritt. Das war
far ihn entscheidend im Zusammenhang der in der damaligen Debatte in unterschiedlicher
Weise begrundeten diversen Wertetableaus (von individualethischer Setzung bis hin zu
Begrundung aus dem Naturrecht). Dieser Gedanke von Troeltsch ist bis heute ein wertvoller
Ansatz christlicher Ethik, der vor jedweden Absolutierungen in welcher Form auch immer,

schutzt.

Der Pionier

Georg Wunsch (1887-1964) ist es, der im Jahr 1927 erstmals einen systematischen Entwurf
einer protestantisch-theologisch motivierten Wirtschaftsethik vorlegt, die den
programmatischen Titel "Evangelische Wirtschaftsethik" tragt. Wansch steht in der Tradition
des Kulturprotestantismus und kann so der Selbstandigkeit der 6konomischen Disziplinen -
und damit quasi auch der Sakularisierung - als positive Hinwendung des Menschen zur Welt
deuten. Doch gibt es fur Winsch zugleich Grenzen im Blick auf eine zunehmende
Differenzierung der Wissenschaften und der Disziplinen. Die unterschiedliche Disziplinen
kénnten sich nicht vollstandig von ethischen Themen I6sen, so Winsch. Denn es sei immer
der Mensch, der in den verschiedenen Feldern agiert, und so liegt fir Winsch auch im
handelnden Menschen der Ansatzpunkt fur eine protestantische Wirtschaftsethik. Ethik
versteht Winsch als Handlungstheorie; sie hat die Aufgabe, fur die Wirtschaft materielle
Wertbestimmungen vorzugeben. Die Wirtschaft habe zwar grundsatzlich eine wichtige Rolle in
der Gesellschaft, da sie die Grundlage dafur lege, dass der Mensch die materiellen Bedurfnisse
befriedigen kann. Ausgehend davon solle sie gleichwohl die Basis dafur schaffen, dass sich
héhere Werte (geistige, religiose, kulturelle) verwirklichen lassen.

Um diese zu leisten, braucht es nach Wunsch ein differenziertes Verstandnis des Wertbegriffs.
Wunsch unterteilt: Die (materiellen) Werte, die die Wirtschaft realisiert, seien dienende Werte.
Diese Werte seien zwar die wertstarksten, aber nicht die werthéchsten. Werth6chste Werte
seien demgegenuber die immateriellen Werte. Sie sind damit Inhalt und Thema der Ethik.
Daraus ergibt sich fir Wansch auch eine klare Rangfolge: Nach seiner Meinung mussen Kultur,
Ethik und Religion aufgewertet werden, zweitrangig demgegenuber sei die Wirtschaft, weil sie

eben nur die materiellen und damit die niederen Bedurfnisse befriedige.

- Seite 8



Kann bei einer solchen Verschrankung von Wirtschaft und Ethik noch von einer relativen
Eigenstandigkeit der beiden Bereiche Wirtschaft und Ethik gesprochen werden, die ja Winsch
an sich als Ausgangslage anerkennen wollte? Winsch beantwortet die Gretchenfrage der
modernen Gesellschaft mit ja, denn Autonomie der Fachbereiche heil3t fur ihn nicht vollige
Unabhangigkeit, sondern nur formale Freiheit des menschlichen Willens. Wirkliche Autonomie
gibt es fur den Theologen Wunsch nur bei Gott. Das aber heil3t: Die Autonomie der Wirtschaft
kédnne nur sekundar sein, weil sie eigentlich von Gott kommt. Damit ist die Autonomie der
Wirtschaft theologisch-religios begrenzt. Gott hat - nach Wunsch - eine Wertordnung gesetzt,
in die sich auch die Wirtschaft zu fugen hat.

Idealerweise funktioniert die Gesellschaft nach Wunsch auf Basis einer durch die christliche
Ethik begrenzte oder gerahmte Wirtschaft, die nach tatsachlichem Bedarf produziert und nicht
neue materielle Bedurfnisse schafft. Ein ferner Ruf fur die moderne Zeit.

Seitenweg: Evangelische Impulse zur Neukonzeption einer wirtschaftlichen
Nachkriegsordnung

Auch mit Wunsch schaffte es die evangelische Wirtschaftsethik noch immer nicht, in der
theologischen wie gesellschaftlichen Debatte ernsthaft wahrgenommen zu werden. Dazu
musste noch ein weiteres halbes Jahrhundert vergehen. Gleichwohl muss eine Entwicklung in
den Blick genommen werden, bei der wenigstens in Ansatzen evangelisches sozialethisches
,Know-how' zum Tragen kam, namlich bei der auf verschiedenen Ebenen wahrend der Zeit des
Nationalsozialismus im Untergrund stattfindenden Neukonzeption einer Wirtschaftsordnung
Deutschlands fur eine sehnlichst erwinschte Nach-Nazi- und Friedenszeit.

Die Entwicklung des Konzept der Sozialen Marktwirtschaft in Deutschland hat verschiedene
Wurzeln: Ein Strang liegt in den nationaldkonomischen Debatten aus der Weimarer Zeit, ein
weiterer geht auf die vor allem auf die wahrend der Herrschaft der Nationalsozialisten in den
Untergrund abgewanderten Freiburger Kreise zurtick. Hier waren nicht nur Okonomen
versammelt, sondern in den verschiedenen Freiburger Gruppierungen tummelten sich neben
Okonomen auch Juristen und Theologen. Einer dieser Gruppen ist der so genannte Freiburger-
Bonhoeffer-Kreis, der sich von Oktober 1942 bis Januar 1943 immer wieder trifft. Der Name
kommt daher, weil Dietrich Bonhoeffer (1906-1945) 1942 im Auftrag der Vorlaufigen Leitung
der Bekennenden Kirche mit den Freiburger Okonomen (ber die Frage diskutierte, wie ein
Nachkriegsdeutschland aufgebaut werden kénne - die Zeit nach dem Nationalsozialismus war

im Blick. Neben Bonhoeffer diskutierten in dieser Gruppe unter anderem Friedrich Delekat

- Seite 9



(1892-1970), Professor der Theologie, Otto Dibelius (1880-1967), Pfarrer, und Helmut
Thielicke (1908-1986) mit, der zu diesem Zeitpunkt Leiter des theologischen Amtes der
Wurttembergischen Landeskirchen in Stuttgart war.

Ergebnis der Diskussionen war die erst spater so genannte "Freiburger Denkschrift"
(Originaltitel: "Politische Gemeinschaftsordnung. Ein Versuch zur Selbstbesinnung des
christlichen Gewissens in den politischen No6ten unserer Zeit" [In der Stunde Null, 1979]).
Dieses rund 130 Seiten starke Schriftstiick fasst die Uberlegungen der Vordenker zusammen
und beschreibt im Grunde eine Wirtschaftsordnung, die von der Idee und Ausgestaltung dem
Konzept der Sozialen Marktwirtschaft sehr ahnlich ist.

Als einer der protestantischen Vater und wahrscheinlich auch "Erfinder" des Begriffs der
Sozialen Marktwirtschaft (grofd geschrieben!) - gilt der Wirtschaftswissenschaftler und
Soziologe Alfred Muller-Armack (1901-1978). Muller-Armack, von Hause aus Nationalokonom
und Konjunkturspezialist fuhrt in der Zeit des Nationalsozialismus' intensive
religionssoziologische Studien durch. Zwar war er zunachst vom aufkommenden Faschismus
in Italien Mitte der 1920er Jahre und anschlieBend in Deutschland begeistert, wandte sich aber
dann, obschon Parteimitglied, von der Nazi-ldeologie ab und war zeitweise sogar Unterstutzer
der Bekennenden Kirche. Entsprechend wurde er von der Politik aufs wirtschaftspolitische
Abstellgleis gestellt und begann in Munster, in breit angelegten, freilich nicht so
differenzierten Studien das religionssoziologische Werk Max Webers fortzusetzen. Ausgehend
von diesen machte er sich - im losen Kontakt mit manchen Professoren aus den Freiburger
Kreisen - auch an Uberlegungen, wie eine wirtschaftspolitische Nachkriegsordnung in
Deutschland aussehen muss, die die Fehler und damit Gefahren der Vorkriegszeit vermeidet.
Ergebnis dieser Uberlegungen ist das Konzept der Sozialen Marktwirtschaft, das er zusammen
mit Ludwig Erhard nach dem Krieg in die Umsetzung bringt. Diese Konzeption, die weitgehend
freie Marktwirtschaft mit einer soliden Sozialpolitik klug verbindet, fand ihren Ausdruck -
freilich nicht zuletzt Dank der Unterstutzung durch den amerikanischen Marshall-Plan - nach
der 6konomischen Konsolidierung, im vielzitierten Wirtschaftswunder.

Die Soziale Marktwirtschaft nach Muller-Armack ist Sozialhumanismus unter der Bedingung
der Freiheit, der nicht allein 6konomischen Kriterien folgt, sondern in dem sich der Mensch in
seiner anthropologischen Grundkonstitution - der Offenheit fir Geist wie Natur -
verwirklichen kann. Muller-Armack integrierte in die Wirtschaftsordnung Grundelemente der

beiden zuvor antagonistisch gegenuberstehenden Wirtschaftskonzepte: Der Freiheitsgedanke

- Seite 10



des Liberalismus und der soziale Gedanke des Sozialismus. Beide Elemente haben nach
Mdaller-Armack ihren Ursprung im christlichen Weltbild.

Muller-Armack greift den Begriff des Wirtschaftsstils aus der Debatte auf und interpretiert ihn
neu: Neben der historisch hermeneutischen und damit rekonstruktiven Funktion des Begriffs,
die er fur seine religionssozilogische Analyse in Anspruch nimmt, weist der dem Stilbegriff
zugleich ein antizipatorische leitende Funktion zu und macht den Begriff zu einer ethischen

Kategorie.

Der Anbruch des "ethischen Zeitalters"

Lange Zeit bleibt es - trotz solcher gewichtigen Beitrage zur konkreten Ausgestaltung der
Wirtschaftsordnung - ruhig, wenn es um die systematische Ausarbeit einer protestantisch-
evangelischen Wirtschaftsethik geht. Ein Grund dafur durfte sein, dass in der deutschen
Evangelischen Theologie nach dem Zweiten Weltkrieg lange Zeit Karl Barth (1886-1968) und
die so genannte Dialektische Theologie die Diskussion pragte. Barth ruckte die Dogmatik in
den Vordergrund und sieht Ethik nur in ihrer Ableitung aus der Dogmatik. Damit verlieren
ethische Fragen an Bedeutung, Kulturprotestantismus und die konkreten Wechselwirkungen
von Theologie, Gesellschaft und Wirtschaft waren eine No-Go-Area.

Erst der Ansatz des Munchner Systematikers Trutz Rendtorff (1931-2016) mit seiner so
genannten "ethischen Theologie", (Rendtorff 1990: Bd. 1, 7), erstmals vorgelegt im Jahr 1980,
durchbricht die Vorherrschaft der Dogmatik Uber die Ethik. Rendtorffs Ethik verfolgt - im
Anschluss an Ernst Troeltsch - zunachst einen deskriptiven Zugang und setzt bei der
unmittelbaren Lebenserfahrung des Subjektes ansetzt. Da es die vielen unterschiedlichen
Wertedeutungen sowie die Vielspaltigkeit konkurrierender Welt- und Normverstandnisse
unmoglich machen, eine evangelische Ethik auf eine bestimmte Dogmatik festzulegen, hebt
Rendtorff die Bedeutung des Christentums vor allem Uber die Beschreibung ethischer
Grundfragen und -themen hervor. Damit will Rendtorff christliche Ethik anschlussfahig
machen an die allgemeine ethische Diskussion und evangelische Ethik davor bewahren, ins
Binnenkirchliche abzugleiten. Rendtorff ist einer der wenigen theologischen Ethiker, die in der
breiten philosophischen wie wirtschaftlichen Debatte um Ethik ernst genommen wurde, weil
er weder mit dem moralischen Zeigefinger noch einer ab- und ausgrenzenden Appellethik die

Auseinandersetzung mit den gesellschaftlich relevanten Themen suchte. Rendtorff sieht in der

- Seite 11



Wirtschaftsform den "0konomie-immanenten Ort ethischer Verantwortung" (Rendtorff 1990:
Bd. 2, 111) und misst fur die vielfaltigen Interdependenzen im nationalen wie internationalen
Handeln der Gerechtigkeit "die Bedeutung eines ethischen Kriteriums fur die Rechenschaft
Uber 6konomisches Handeln" (Rendtorff 1990: Bd. 2, 141) zu.

Damit hatte das, leider nur kurz andauernde "ethische Zeitalter" der Theologie begonnen.
1984 legt der Schweizer Theologe (der zunachst Arbeiter war und erst Uber den zweiten
Bildungsweg zur Theologie kam) Arthur Rich (1910-1992) eine systematische Wirtschaftsethik
vor. Der Religidse Sozialismus pragte Arthur Rich schon fruh. Zugleich nimmt Rich in
modifizierter Form Gedanken und Ideen des Theologen und Philosophen Paul Tillich
(1886-1965) auf.

Arthur Rich geht es in seiner zweibandigen Wirtschaftsethik zunachst um die Frage, wie
Menschen die drei Grundbeziehungen Ich - Selbst (Individualaspekt), Ich - Du/lhr (personaler
Aspekt) und Ich/Wir - Es, also zu den Institutionen und Systemen, die wieder auf das
Individuum zuruckwirken (6kologischer Aspekt), verantwortlich gestalten kdnnen. Dazu
entwickelt Rich zwei Kriterien, die sich konsequent durch seinen Ansatz ziehen und auch die
weitere Diskussion um evangelische Wirtschaftsethik bis heute pragen: Das Sachgemale und
das Menschengerechte. Sachgemal? ist etwas, wenn es den Anforderungen des Systems und
der damit verbundenen Sachlogik entspricht, menschengerecht weist darauf hin, ob eine
Handlung, ein Thema humanvertraglich ist. Beide Kriterien miUssen immer wieder in
Beziehung gesetzt werden, beide haben gleichrangige Bedeutung und sind fur eine
gelingende Gestaltung des Lebens je gleichwertig zu bertcksichtigen. Dass es dabei zu
Konflikten kommt, die nach Kompromissen rufen, ist offensichtlich.

Zur Bewertung der Grundordnungen fuhrt Rich die drei paulinischen Grundbegriffe Glaube,
Liebe, Hoffnung ein. Diese Trias sei auch - so Rich - Grundlage, an der sich auch die Normen
wirtschaftlichen Handelns messen lassen mussen.

Inhaltlich setzt sich Rich auf Basis seiner theoretischen Uberlegungen fir eine -
wohlverstandene - modern-sozialistisch orientierte Marktwirtschaft ein, die eine
nachfrageorientierte Wirtschaftsordnung ist.

Gleichwohl: Der Ansatz Richs, bei aller Systematik, bleibt bei aller Offnung zur Welt der
Wirtschaft zu sehr biblischen und theologischen Begriffen und Kriterien verhaftet, als dass er

in der allgemeinen Diskussion um Wirtschaftsethik grol3 wahrgenommen wird.

- Seite 12



Ubersicht: Aktuelle systematische Beitrage

Immerhin: Rich war es gelungen, ein Feld systematisch zu beackern, das bis dato allenfalls ein
Nischendasein flhrte, eine kleine Nische, die nur wenige wahrgenommen haben. Wieder
brauchte es zu einer weiteren, intensiveren Beschaftigung mit dem Thema Wirtschaftsethik
Impulse von aulBen, namlich aus der nicht-theologischen Wissenschaft, um auch die
evangelische Theologie zu einer ernsthaften Auseinandersetzung mit wirtschaftsethischen
Fragen zu bewegen. Hinzu kamen oben beschriebene dulRere, politische und gesellschaftliche
Entwicklungen, die wirtschaftsethischen Beitragen aus der evangelischen Theologie Auftrieb
gaben. Einige Ansatze seien kursorisch erwahnt:

Ulrich Duchrow (geb. 1935), durch sein Engagement beim Lutherischen Weltbund im
internationalen Kontext aulRerst versiert, zeigt in seinen Publikationen immer wieder die
negativen Implikationen des kapitalistischen Systems auf, das vor allem die Nordhalbkugel der
Erde pragt, und damit den Siden abhangt. Die Spaltung der Menschheit in eine Welt der
Reichen und eine Welt der Armen sei somit die zwangslaufige Folge, die das
Wettbewerbsprinzip hervorruft. Duchrows Alternative ist eine Wirtschaftsordnung, die sich an
der Nachstenliebe orientiert. Dieses ethische Kriterium leitet Duchrow aus dem Neuen
Testament ab. Wichtig ist fur Duchrow zudem die so genannte prophetische Einmischung - in
seiner Sicht die Hauptaufgabe evangelischer Wirtschaftsethik. Deren Ziel mUsse es sein, die
aktuelle marktwirtschaftliche Wirtschaftsordnung abzulésen durch ein sozialdkologisch
orientiertes Wirtschaftssystem, das demokratisch legitimiert, fur alle transparent und vor
allem partizipatorisch organisiert ist. Wie das im Detail zu organisieren ist, bleibt dabei offen.
Insofern Uberrascht es nicht, dass dieser grundsatzlich systemkritische Ansatz nur in
wohlwollenden Kreisen Anklang fand, in der allgemeinen Wirtschaftsethik-Debatte wurde
Duchrows Ansatz bestenfalls ignoriert.

Gunter Meckenstock (geb. 1948) verdffentlicht im Jahr 1997 einen grundlegenden
wirtschaftsethischen Ansatz (Meckenstock 1997). Sein Zugang zu wirtschaftsethischen Fragen
ist ein anthropologischer und liegt in der VerknUpfung von individuellen Interesse des
Menschen mit der zugleich vorhandenen sozialen Bezogenheit. Als Aufgabe der
Wirtschaftsethik sieht es Meckenstock an, dass sie Uber das christliche Menschenbild, Gber
das christliche Wirklichkeitsverstandnis sowie das daraus resultierende gesellschaftliche

Idealbild Auskunft geben kann. Entscheidend sind fur Meckenstock dabei in wirtschaftlicher

- Seite 13



Perspektive der Eigentumsschutz, der Schutz der Armen - damit verbunden auch eine
grundsatzliche Kritik am Reichtum - sowie das Recht des Menschen auf Arbeit. Flr diese
wirtschaftlichen Grundbedingungen evangelischer Wirtschaftsethik nennt Meckenstock die
drei Kriterien Geschdpflichkeit, Zeitlichkeit und Gemeinschaftlichkeit. Dementsprechend
musse evangelische Wirtschaftsethik steht die Funktion eines Korrektivs GUbernehmen
gegenuber dem Ansatz einer vermeintlichen Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft (Meckenstock
1997: 137ff.). GroBe Aufmerksamkeit erreichte Meckenstock mit diesem stark dogmatisch
gepragten Ansatz nicht.

Auch Eilert Herms (geb. 1940) (Herms 2004) hat sich in einigen Beitragen zu
wirtschaftsethischen Fragen geaul3ert. Herms zentrales Anliegen ist die Vermittlungsfahigkeit
zwischen Okonomie und Ethik. Um dies zu erreichen, setzt auch Herms auf einen
anthropologischen Zugang, der sich zugleich auch mit Argumentationsmuster der
Institutionendkonomik auseinandersetzt. Herms spricht von einem gereiften Selbstinteresse
des Individuums, das als Gegenuber zu dem Argument gesehen werden muss, die
Institutionen hatten sich bereits verselbststandigt. Denn diese Verselbstandigung setze - so
Herms - genau dieses gereifte Selbstinteresse voraus. Diese musse durch Bildung
dahingehend gescharft werden, dass neben dem individuellen Selbstinteresse auch der Blick
fur das Gemeinwohl ge6ffnet wird.

Traugott Jahnichen (geb. 1959) will mit seinen Uberlegungen zur Wirtschaftsethik (Jahnichen,
2008) das Grundmodell der Sozialen Marktwirtschaft zu einer 6kologisch-sozialen
Marktwirtschaft weiterentwickeln. Darin sieht er den die grundlegende Méglichkeit, ethische
und 6konomische Rationalitat miteinander zu vermitteln. Gerade in dieser Vermittlung liege
das, was Evangelische Theologie zur Wirtschaftsethik beitragen kénne (Jahnichen 2008: 261ff).
Neben diesen monographischen Ansatzen gibt es mittlerweile zur Legion gewordenen
Aufsatze und Beitrage evangelischer Theolog*innen zu wirtschaftsethischen Fragen.
Exemplarisch erwahnt seien Johannes Fischer (geb. 1947), Ewald Stubinger (geb. 1956),
Heinrich Bedford-Strohm (geb. 1960), Peter Dabrock (geb. 1964), Reiner Anselm (geb. 1965)
sowie Nils Ole Oermann (geb. 1973) - Letzterer legte mit seinem Buch "Anstandig Geld
verdienen?" im Jahr 2007 einen interessanten Rundblick zu einer nicht nur protestantisch
motivierten Wirtschaftsethik vor. Die oft interessanten Beitrage bleiben gleichwohl meist auf
der Ebene eines fernen Rufers aus der Wuste, der in der allgemeinen Debatte um

Wirtschaftsethik nicht auf ernsthafte Resonanz stol3t und damit in seiner Wirksamkeit weit

- Seite 14



hinter dem zu vermutenden Impetus zuruckbleibt.

Die Wirtschaftsethik der Kirche

Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) hat sich in verschiedenen Publikationen zu
wirtschaftsethischen Fragen - meist in Form von Denkschriften - gedul3ert, die hier kursorisch
durchgegangen werden.

Die Denkschrift von 1962 ("Eigentumsbildung in sozialer Verantwortung") betont, dass alle
Menschen gleich sind und beruft sich dabei auf die dem Menschen grundsatzlich zugeeignete
Freiheit, die zugleich immer auch Verantwortung bedeute. Das Leben der Menschen im
wirtschaftlichen Kontext bedeutet - so die Denkschrift - immer auch leben in Abhangigkeit -
und gerade diese gegenseitigen Abhangigkeiten steigerten die Verantwortung des
Individuums am Gemeinwohl mitzuarbeiten. Gemeinwohl heil3t dabei auch, dass sich alle -
Staat, Verbande, Institutionen - um eine gerechte Eigentumsverteilung kimmern sollten,
wobei die Verfasser der Denkschrift skeptisch sind gegenuber allzu starken Eingriffen des
Staates. Andererseits ist das Bekenntnis zum marktwirtschaftlichen Prinzip eher zogerlich.

In der Denkschrift "Leistung und Wettbewerb" von 1978 fordern die Verfasser, die
gesellschaftliche Ordnung kontinuierlich weiterzuentwickeln und zu verbessern. In dieser
Denkschrift 6ffnet sich die EKD dem Leistungs- und Wettbewerbsprinzip (wofur es vor eher
politisch links orientierte Kreisen erhebliche Kritik gab) und setzt sich fur gleiche
Aufstiegschancen ein. Eingriffe seitens des Staates seien nur dann zulassig, wenn die fairen
Regeln nicht eingehalten werden. Gleichwohl betont die Denkschrift auch die Ambivalenz von
Leistungs- und Wettbewerbsprinzip: Beides musse immer je instrumentell und
nichtverabsolutiert verstanden werden. Gerade mit diesem instrumentellen Verstandnis des
Wettbewerbsprinzips kntpfen die Verfasser an Vordenker der Sozialen Marktwirtschaft an, die
dem Marktprinzip stets diesen nur instrumentellen (und nicht absoluten) Charakter
zugeschrieben hatten. Man musse, so die Denkschrift, vor allem die ethisch vertretbaren Ziele
und Zwecke individueller Leistung je neu in den Vordergrund rucken. Auch der
Wachstumsbegriff wird aufgegriffen, gleichwohl nicht nur im wirtschaftlichen Kontext
interpretiert, sondern auch auf das soziale Miteinander und die sittlichen Werte bezogen. An
diesem Wachstum mitzuwirken, sei Aufgabe der Kirche.

Interessant ist die Denkschrift in der Hinsicht, dass die EKD hier erstmals das Leistungs- und

- Seite 15



Wettbewerbsprinzip positivaufnimmt, solange in der Ausibung derer Fairness untereinander
und Solidaritat miteinander gewahrleistet seien.

1991 publiziert die EKD die Denkschrift "Gemeinwohl und Eigennutz". Darin setzen sich die
kirchlichen Autoren grundsatzlich mit der Sozialen Marktwirtschaft auseinander. Die EKD
bekennt sich zu deren Erfolgen und stellt das Konzept - nachdem sie ihm lange skeptisch
gegenuberstand - nun als ein integratives und kompromissstarkes Modell dar. Weil sie
demokratietauglich sei und Freiheit zur Nachstenliebe gewahre, sei sie auch aus christlicher
Perspektive zu bejahen. Zugleich fordern die Autor*innen, dass die dynamische
Weiterentwicklung der Sozialen Marktwirtschaft weiter betrieben wird. Damit zielen die
Autoren darauf ab, dass die Soziale Marktwirtschaft kein starres Konzept ist, sondern sich an
die aktuellen gesellschaftlichen Entwicklungen anpassen muss.

1997 legen die EKD und die Katholische Bischofskonferenz das gemeinsame Wort "Fur eine
Zukunft in Solidaritat und Gerechtigkeit" vor (
https://www.ekd.de/sozialwort_1997_sozial1.html, zuletzt aufgerufen am 23.05.20).

Interessant ist bei diesem Papier vor allem der Entstehungsprozess: Zunachst namlich hatten
die beiden Kirchen einen Entwurf des Papiers in die gesellschaftliche Diskussion gegeben und
in einem Konsultationsprozess um breite Rickmeldung geworben. Diese kam auch und [6ste,
auch in Wirtschaftskreisen eine durchaus ernst zu nehmende Debatte um wirtschaftsethische
Fragen aus, zu denen auch die Kirchen Impulse geben kdnne. Die verschiedenen Beitrage aus
dieser Debatte wurden gesammelt und ausgewertet und erst dann das finale Papier
veroffentlicht. Ein Coup, der den Kirchen grol3e Aufmerksamkeit in der wirtschaftsethischen
Debatte einbrachte - auf einmal waren die Kirchen auch fur Vertreter*innen der Wirtschaft
ernstzunehmende Gesprachspartner auf Augenhohe, die nicht nur mit dem moralischen
Zeigefinger daherkommen. Bedauerlich, dass diese Form des gesellschaftlichen Diskurses
seitens der Kirche nicht Schule gemacht hat.

In dem finalen Papier sehen sich die Kirchen als Vertreterinnen der Vernunft gegenuber
Bestrebungen, einen der zwei Pfeiler der Sozialen Marktwirtschaft (Wettbewerbs- und
Sozialprinzip) einseitig zu belasten. Auch in diesem Papier fordern die Verfasser*innen wieder,
dass sich die Soziale Marktwirtschaft - in Aufnahme des Muller-Armackschen Diktums vom
"dynamischen Charakter der Sozialen Marktwirtschaft" - stets weiterentwickeln muss,
insbesondere im Blick auf das weltweite Wirtschaften. Auch die 6kologische Perspektive

bekommt mehr Prominenz, war doch seit der Rio-Deklaration von 1992 der Begriff

- Seite 16


https://www.ekd.de/sozialwort_1997_sozial1.html

Nachhaltigkeit in den Vordergrund geruckt.
Die Bekampfung der Armut ist Thema der EKD-Denkschrift "Gerechte Teilhabe. Befahigung zu
Eigenverantwortung und Solidaritat" von 2006 (

https://www.ekd.de/denkschrift_gerechte_teilhabe.htm, zuletzt aufgerufen am 25.05.20). Die

Autoren tragen hier in kritischer Sicht der Entwicklung Rechnung, dass sich im Zuge der in den
1990er und 2000er Jahren Fahrt aufnehmenden Globalisierung die wirtschaftspolitischen
Schwerpunkte auch in Deutschland verschoben hatten. Verteilungsgerechtigkeit misse neu
definiert werden, der Staat musse sich aktiver in das wirtschaftliche Geschehen einmischen,
um fur Burger*innen gleiche Bildungsmaoglichkeiten offen zu halten. Es solle garantiert
werden, dass die Menschen in einer Gesellschaft sich mit ihren unterschiedlichen Begabungen
und Talenten in die Gemeinschaft einbringen kdnnen. Um das zu erreichen mussten
Wirtschafts- und Sozialpolitik wieder enger verzahnt werden. Es wird sogar der Gedanke,
Sozialsysteme Uber Steuern (statt Uber Lohnbeschaftigung) zu finanzieren, positiv
aufgenommen. Aufgabe von Christinnen und Christen, so die Denkschrift schlielich, sei es,
sich gegen Armut und fur mehr Verteilungsgerechtigkeit einzusetzen. Wie so viele
Denkschriften vorher, bleibt auch diese stark auf der Appellebene und verschwindet, von der
Offentlichkeit kaum bemerkt, alsbald in den Blcherregalen kirchlich interessierter Kreise.
Etwas mehr Aufmerksamekeit erreichte die 2008 erschienene, durchaus umstrittenen
Denkschrift "Unternehmerisches Handeln in evangelischer Perspektive" (

https://www.ekd.de/unternehmerisches_handeln.htm, zuletzt aufgerufen am 23.05.20). Darin

starten die Verfasser*innen den Versuch, die kirchliche Position gegenuber Wirtschaft und
Unternehmen neu zu definieren. So wirdigen die Autor*innen wirtschaftliches Handeln,
insbesondere der Unternehmerinnen und Unternehmer fur Innovation, Wertschépfung und
Gemeinwohl. Mit Rekurs auf die theologisch reklamierte Freiheit des Menschen wirde auch
der christliche Glaube dazu beitragen, dass sich unternehmerisches Handeln entwickeln kann.
Das Miteinander von Unternehmer*innen und Arbeithehmer#*innen wird in der Denkschrift
betont, zudem mahnen die Autor*innen, Arbeitsplatze zu schaffen und zu erhalten.
Mitbestimmung und Mitverantwortung seien wichtige Faktoren im wirtschaftlichen
Miteinander. Auch auf Fragen des Kapitalmarktes gehen die Autor*innen ein und fordern
Transparenz, verstarkte staatliche Kontrolle sowie eine engagierte Selbstverpflichtung der
Wirtschaftssubjekte. An manchen Stellen lehnen sich die Autor*innen weit aus dem Fenster:

So gibt es in der Denkschrift einige Passagen, in denen die Autoren fur einen weitgehenden

- Seite 17


https://www.ekd.de/denkschrift_gerechte_teilhabe.htm
https://www.ekd.de/unternehmerisches_handeln.htm

Ruckzug des Staates aus der Wirtschaft pladieren (EKD 2008, 52f). Rasch kam die Kritik, die
EKD wurde hier einem wirtschaftlichen Liberalismus das Wort reden (vgl. Duchrow 2008).

Die Kritik blieb nicht unerhért: Angesichts der Verwerfungen durch die Finanzkrise publizierte
die EKD ein Jahr spater zwar nicht eine erneute Denkschrift, so aber doch ein "Wort des Rates
der EKD" mit dem dramatischen Titel "Wie ein Riss in einer hohen Mauer"
(https://www.ekd.de/ekdtext_100.htm, zuletzt aufgerufen am 23.05.20). Eigene

Fehleinschatzungen wirtschaftspolitischer Entwicklungen werden zerknirscht eingeraumt. In
pathetischer Sprache kritisieren die Autoren darin das kapital- und finanzorientierte
Wirtschaftssystem. Erneut rufen sie nach einer Neuausrichtung der Sozialen Marktwirtschaft.

AulBerhalb kirchlicher Kreise fand dieses Wort kaum Beachtung.

c. Nichttheologische Ansatze

Far die folgende kurze Darstellung einiger nichttheologischer Ansatze der Wirtschaftsethik
wird die Unterscheidung von Georges Enderle in Mikro-, Meso- und Makroebene zu Grunde

gelegt.

Mikroebene: Perspektive Individuum

Der Schweizer Peter Ulrich (geb. 1948), Direktor des 1989 gegrindeten Instituts fur
Wirtschaftsethik an der Hochschule St. Gallen/Schweiz, stutzt sich in seiner
wirtschaftsethischen Konzeption auf die Diskursethik von Jurgen Habermas (geb. 1929) und
Karl-Otto Apel (1922-2017). Ulrich setzt damit - schematisiert man grob - zunachst beim
individuellen Verhalten an. Ulrich bemuht sich, das Handeln der FUhrungskraft wie des
Unternehmens in der Wirtschaft auf ethisch-verntinftige Grundsatze zu stellen, ganz in
Anlehnung an einen positiv rezipierten Kantianismus. Zunachst fragt Ulrich, was denn die
O0konomische Rationalitat (also die handlungsleitenden Prinzipien) mit der ethischen
Rationalitat verbindet. Ulrich geht es nicht darum, die handlungsleitenden Prinzipien der
Wirtschaft gegen die handlungsleitenden Prinzipien von Ethik auszuspielen. Vielmehr ist Ulrich
bemuht, den Vermittlungs- bzw. Anknupfungspunkt fur beide Seiten zu finden. Er bemuUht sich
also um eine Integration beider handlungsleitender Prinzipien. Deswegen wird Ulrichs Ansatz

auch integrative Wirtschafts- und Unternehmensethik genannt.

Die Integration vollzieht Ulrich so, dass er die handlungsleitenden Prinzipien von Wirtschaft

- Seite 18


https://www.ekd.de/ekdtext_100.htm
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik

und Ethik in ein Hierarchieverhaltnis bringt. Genau betrachtet ist also Ulrichs Ansatz mehr
Hierarchisierung, nicht wirkliche Integration. An oberster Stelle steht das Handeln nach
kommunikativ-ethischen Leitprinzipien, die auch 6konomische Handlungsprinzipien in sich
aufnehmen. Das heil3t: Eine rein wirtschaftlich gepragte Sichtweise muss mit ethischen
Gedanken angereichert werden. Konkret: Eine FUhrungskraft soll neben den wirtschaftlichen
Regeln gleichzeitig immer die ethisch-kommunikativen Ziele vor Augen haben. Unternehmen
sollen nach Ulrich ihre gesellschaftliche Mitverantwortung aktiv wahrnehmen. Ulrich will eine

republikanische Wirtschafts- und Unternehmensethik (republikanisch von lat. res publica =

offentliche Sache). Das heil3t: Jedes Unternehmen hat als gesellschaftliche Institution nach
aul3en hin eine 6ffentliche Mitverantwortung. Unternehmensintern fordert Ulrich einen
kommunikativen und partizipativen Fuhrungsstil im Unternehmen. Mitarbeitende sollen an
Entscheidungsprozessen teilnehmen.

Ulrichs Bemuhen geht dahin, die Diskrepanz zwischen Ideal und Wirklichkeit so gering wie
moglich zu halten. Er appelliert an die Vernunft der Wirtschaftsbirger*innen sowie an die
Vernunft der Unternehmen, keine Trittbrettfahrerhaltung einzunehmen. Unter
Wirtschaftsbirger*innen versteht Ulrich autonome Subjekte, die zum gleichberechtigten,
offentlichen Dialog in einer freien Burgergesellschaft fahig sind. Diese vernunftige Freiheit der
Subjekte steht nach Ulrich tber der Okonomie.

Far die Wirtschaftsethik sieht Ulrich drei Orte: In der Wirtschaftsburger*innenethik, in der

Ordnungsethik und in der Unternehmensethik. Seine Ethik fur eine freie

Burger*innengesellschaft verlasst den Raum reiner Wirtschaftsethik und nahert sich dem

Bereich der politischen Ethik. Die Wirtschaftsburger*innenethik zeichnet sich nach Ulrich
durch die zeitgendssischen Burgerrechte, durch Burger*innensinn, d.h. die praktizierte
Mitverantwortung der Burger*innen, die nicht zwischen privatem und 6ffentlichem Leben
trennen, sowie durch eine Zivilisierung des Marktes aus. Letztere Kennzeichen der Ulrichschen
Wirtschaftsbirgerethik sind als Postulate, nicht als faktische Zustandsbeschreibungen zu
verstehen.

Der emeritierte Erlanger Professor fur Betriebswirtschaftslehre und Unternehmensfuhrung

Horst Steinmann (geb. 1936), erster Vorsitzender des Deutschen Netzwerks Wirtschaftsethik

(DNWE), vertritt einen ahnlichen Ansatz wie Peter Ulrich, allerdings mit einigen Modifikationen.

Auch bei Steinmann taucht der Begriff republikanische Unternehmensethik auf. Steinmann

geht in seinem unternehmensethischen Ansatz davon aus, dass das wohlverstandene

- Seite 19


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik

Gewinnprinzip in Wirtschaftssystemen allgemein anerkannt sei. Also musse auch eine
Wirtschaftsethik dieses Gewinnprinzip als Funktionsmechanismus der Wirtschaft anerkennen.
Damit ist nach Steinmann klar, dass man bei Wirtschaftsethik nicht mehr nach den Motiven
der Akteure fragen braucht: Wird das Gewinnprinzip als Funktionsmechanismus anerkannt, ist
das Motiv, die Intention der in der Wirtschaft Agierenden hinreichend geklart, denn sie wollen
Gewinn machen.

Worauf hat dann Ethik zu achten? Steinmann fordert, dass sich Unternehmensethik vor allem

auf die Folgen der Handlungen von FUhrungskraften und Unternehmen konzentrieren soll.

Also lautet vereinfacht die Grundsatzfrage der Unternehmensethik in der Steinmannschen

Interpretation: Was kommt dabei heraus, wenn ein Unternehmen - geleitet durch das
Gewinnprinzip - im gesellschaftlichen Raum handelt? Steinmann mdchte erreichen, dass alle
Handlungen innerhalb einer Gesellschaft friedlich koordinierbar sind. Die Orientierung an der
Idee des Friedens ist bei Steinmann grundlegend. Diese friedliche Koordination der
Handlungen, die langfristig zu einem guten Ergebnis fur alle fUhren soll, kann aber nach
Steinmann nicht nur Uber die Rahmenordnung - konkret: den Staat, Gesetzgeber - erfolgen,
sondern musse zugleich von den Unternehmen kommen. Auch in Unternehmen kénne und
musse mithin Moral angesiedelt werden. Unternehmen seien nicht nur dazu angehalten, sich
an die bestehenden Gesetze zu halten, sondern mussen nach Steinmann auch ihr Handeln
nach innen wie nach aulen an dem Friedensgrundsatz ausrichten. Die Strategien und
Handlungen der Unternehmen mussen o6ffentlich, gesellschaftlich konsensfahig sein.
Deswegen ist auch bei Steinmann von einem republikanischen Ansatz zu sprechen.

Das Ziel der Unternehmensethik Steinmanns ist, dass die Unternehmen von dem

erwirtschafteten Gewinn auch sozialvertraglichen Gebrauch machen. In Konfliktfallen, wenn
also wirtschaftliches Handeln mit ethischen MalRstaben oder der 6ffentlichen Meinung
kollidiert, ordnet Steinmann Uber diesen Konflikt das grundlegend Uber allem stehende
Friedensprinzip. Normalerweise bedurfe es einer solchen Regelung des unternehmerischen
Handelns durch das Friedensprinzip nicht, denn im Normalfall handeln Unternehmen nach
dem Gewinnprinzip, das ja vorab als legitimiert bestimmt wurde. Nur im Konfliktfall, wenn
etwa die Folgen einer Handlung zu negativen externen Effekten fihren, bedarf es nach
Steinmann dieses Korrektivs durch das Friedensprinzip. Um also solche sozialvertraglichen
Strategien fur ein Unternehmen zu entwickeln, mussen Unternehmen auch intern

kommunikativ arbeiten, und einseitige Kommunikationsstrukturen zugunsten eines Dialoges

- Seite 20


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik

aufbrechen.

Mesoebene: Perspektive Unternehmen

Der Schweizer Georges Enderle, der derzeit in den USA lehrt, ist vor allem dadurch bekannt
geworden, dass er zwischen Mikro-, Meso- und Makroebene der Wirtschaftsethik
unterscheidet. Die Mikroebene bezeichnet das Handlungsfeld des Individuums (Manager¥*in,
Unternehmer¥*in), die Mesoebene die der Institution (Unternehmen) und die Makroebene, die
des Systems (wirtschaftliche Rahmenordnung). Enderle sieht, dass die Okonomie alleine nicht
zum gewunschten Zustand des Wohles aller fuhrt. Das macht fur ihn Ethik notwendig. Ethik ist
nach Enderle auf allen drei Ebenen méglich und nétig; sie durfe sich aber nicht mit der reinen
Beschreibung der Problemstellungen begnugen, sondern musse sich auch normativ in das
Wirtschaftsgeschehen einschalten.

Auch Enderle will das Verstandnis von Ethik und das Verstandnis von Okonomie naher
aneinander bringen, bis hin zur Integration. Allerdings geschieht dies bei Enderle weniger auf
der theoretischen Ebene, als vielmehr in praxisorientierten, anwendungsbezogenen Fragen. In
seinen Veroffentlichungen konzentriert sich Enderle insbesondere auf das moralische
Verhalten der Unternehmen, ist also - nach der hier eingeflihrten Unterscheidung - ein
klassischer Vertreter der Unternehmensethik.

Josef Wieland (geb. 1951) aus Konstanz konzentriert sich in seinem Ansatz ebenfalls auf die

Unternehmensethik, aber mit einer anderen Richtung: Er wendet sich dagegen, wirtschaftliche

Zusammenhange wieder in die Ethik einzubeziehen. Zugleich aber sieht auch Wieland die
Notwendigkeit von Ethik, weil die externen Effekte des Wirtschaftens nicht tberall nur
positiver Natur sind. Wieland versucht eine Ethik zu entwickeln, die sich nicht gegen die
Wirtschaft entwickelt, sondern die sich als anschlussfahig erweist. Er mochte deutlich machen,
dass Moral durchaus auch 6konomisch positive Effekte mit sich bringen kann. So senkt zum
Beispiel moralisches Verhalten und Vertrauen die Transaktionskosten. Den Ort fur Ethik in der
Wirtschaft sieht Wieland vor allem in den Unternehmen. Fur Unternehmen namlich schafft
Ethik nach Wieland zusatzliche Handlungsmaoglichkeiten. Wie sich - so Wieland - mittlerweile
in Amerika zeigt, wird dort Ethik nicht als eine Einschrankung, sondern als wichtiger
Bestandteil firmeninternen Managements eingesetzt, ist zum integralen Bestandteil

unternehmerischen Handelns geworden. Dieses Ziel gilt es nach Wieland, auch in Europa zu

- Seite 21


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik

erreichen. Neuerdings konzentriert sich Wieland darauf, in Unternehmen sogenannten Ethik-
Management-Systeme einzufihren, wie es bereits erfolgreich bei der bayerischen

Bauwirtschaft praktiziert wurde.

Makroebene: Perspektive System

Einer der frihesten Vertreter wirtschaftsethischer Gedanken auf Basis der Systemebene ist
der Konzeptor der Sozialen Marktwirtschaft in Deutschland, Alfred Muller-Armack (1901 bis
1978). Muller-Armack, im Jahre 1925 einer der jungsten Privatdozenten Deutschlands,
versucht in seiner sozio6konomischen Theorie einer Sozialen Marktwirtschaft, Elemente von
Ethik mit Elementen der Wirtschaft zu verbinden. Deswegen tragt seine Konzeption auch den
von ihm erfundenen Begriff: Soziale Marktwirtschaft. Was heil3t das?

Fur Muller-Armack muss das Markt- und Wettbewerbsprinzip, also das Wechselspiel von
Angebot und Nachfrage, inneres Funktionssystem einer wirtschaftlichen Ordnung sein.
Zugleich sieht Muller-Armack, dass der Wettbewerb alleine nicht gentgt, da durch ihn
Ungerechtigkeit und Ungleichgewichte entstehen kdnnen. Denn der Wettbewerb ist nur far
die gerecht, die an ihm teilnehmen kénnen. Andere, die nicht an ihm teilnehmen kénnen,
etwa die Jugend, Altere, Arbeitslose oder die ndchsten Generationen, bleiben mit ihren
Interessen aulien vor. Deswegen muss der Wettbewerb in eine Rahmenordnung eingebunden
werden, die soziale Elemente in sich aufnimmt, und damit dem reinen Wettbewerbsprinzip ein
gleichberechtigtes Pendant bildet. Erst in diesem Wechselspiel von staatlich vollzogener und
getragener Sozialpolitik und individuell gestaltetem, in eine Rahmenordnung eingebrachtem
Wettbewerb, kann sich nach Muller-Armack eine gerechte Wirtschaftsordnung entwickeln.

Unternehmensethik als eigenstandiger Bereich ist deshalb fur Muller-Armack nicht von

Bedeutung, da diese bereits in der Rahmenordnung integriert ist. Unternehmensperformance
und -politik kann - in einer sozial geregelten Marktwirtschaft - nur nach den Werten und
Zielen der Sozialen Marktwirtschaft ausgerichtet sein. Muller-Armacks Ansatz ist also
systembezogen, wenngleich er der Uberzeugung ist, dass es nur in einem Zusammenwirken
von individuellem Stil und dem Stil eines Unternehmens zu einem umfassenden
Wirtschaftsstil kommen kann, der fur alle ausgleichend Freiheit und Gerechtigkeit sichert.

Der Volkswirtschaftler und Philosoph Karl Homann (geb. 1943), der in Ingolstadt den ersten

Lehrstuhl fUr Wirtschafts- und Unternehmensethik in Deutschland besetzt hatte, richtet

seinen wirtschaftsethischen Ansatz stark 6konomisch aus. Das heil3t: Homann versucht, Ethik

- Seite 22


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik

auf die Okonomie aufzubauen, die Moral aus der Wirtschaft zu rekonstruieren. Zunéachst wirft
Homann dabei einen Blick auf den Bereich (Subsystem) Wirtschaft. Was ist das eigentliche
Element und das eigentliche Problem der Wirtschaft? Homann sieht das im sogenannten
Gefangenendilemma.

Kerngedanke des Gefangenendilemmas ist die These, dass zwei Individuen nicht das Handeln
realisieren kdnnen, das fur beide winschenswert ist, obwohl es eigentlich vom
Grundgedanken her mdglich sein musste: Alle Anbieter auf dem wettbewerblich gepragten
Markt haben das Interesse, ihre Produkte zu mdglichst hohen Preisen zu verkaufen, um
Umsatz und Gewinn zu steigern. Dies ware auf Seiten der Anbieter die optimale Lésung. Eine
gemeinsame Absprache (Kartellbildung) ist aber gerichtlich verboten. Im Markt er6ffnet sich
immer die Mdglichkeit fur den einzelnen Anbieter, die hohen Preise der Gemeinschaft durch
individuelle Preise weit zu unterbieten und sich dadurch - wenigstens vorubergehend - einen
Marktvorteil zu schaffen.

Es bringt nun auch nichts, so Homann, mit moralischen Appellen an die Agierenden in der
Wirtschaft zu treten, da dies nur dazu fuhren wirde, dass unter Umstanden der- oder
diejenige, der oder die auf diese moralischen Appelle positiv reagiert, sich im Wettbewerb
Nachteile verschafft. AuRerdem wurden die meisten Appelle - auch wenn sie rational
einsichtig sind - von Einzelnen oft nicht ernst genommen werden. Ein von Homann haufig
genanntes Beispiel ist der Benzinpreis, auch wenn er, wie er betont, nicht fir eine solche
MalBnahme ist: Eigentlich ist es allgemein anerkannt, dass viel Autofahren der Umwelt schadet
und wir damit auch langfristig das Uberleben des Planeten gefahrden. Individuelle Appelle an
die Autofahrer bringen nach Meinung Homanns systematisch nichts; erst wenn der
Benzinpreis staatlicherseits hochgesetzt wird, wirde das Individuum sein Verhalten andern.
Dabei handelt das Individuum wiederum aus Vorteils- und wohlverstandenen
Eigennutzkalkulen: Wenn der Benzinpreis hoch ist, wird es schnell im Geldbeutel spurbar,
wenn viel gefahren wird. Um den Eigennutz zu verfolgen, also in besagtem Beispiel den
eigenen Geldbeutel zu schonen, wird sich das Individuum jede Autofahrt Uberlegen.

Wie ist aber dann ethisches Verhalten nach Homann in die Wirtschaft einbringbar? Moral und
Ethik mUssen nach Homanns Meinung weg von den individuellen Handlungsmotiven hin zu
einer Ebene gebracht werden, die das Handeln von aul3en steuert, also in die Rahmenordnung
der Wirtschaft. "Kein Gesinnungswandel ohne Bedingungswandel", ist ein haufig zitierter Satz
Homanns.

Homann vollzieht damit die sogenannte institutionentheoretische Wende in der

- Seite 23



Wirtschaftsethik. Wirtschaftsethik wird nicht nach dem individuellen Verhalten des
Individuums ausgerichtet (Tugendethik), sondern wird weitgehend auf die rahmengebende
Institution verlagert.

Es geht aber Homann nicht darum, Moral und Wirtschaft, Ethik und Okonomie gegeneinander
auszurichten, sondern nach seiner Meinung mussen sie in ein ganz nahes Verhaltnis
zueinander gebracht werden. Dies kdnne nur dann gelingen, wenn klassische 6konomische
Begriffe von allen monetaren Nebengedanken befreit werden. Je weiter Begriffe wie Kosten
und Nutzen gefasst werden, desto eher seien sie kompatibel mit moralischen Anspruchen.
Wird Moral in der Rahmenordnung verankert (das heil3t konkret in Gesetzen, Anreizsystem,
Verordnungen), dann komme es auch dem Gesamtnutzen der Wirtschaft und der Gesellschaft
zugute. Homann vergleicht sein System mit einem Ful3ballspiel: Ein FulRballspiel braucht
Regeln, damit es funktionieren kann. Ohne Regeln gabe es kein funktionierendes Spiel.
Innerhalb dieser Regeln aber kann jede Mannschaft ihre Spielztige frei gestalten. Die Rolle des
Schiedsrichters, also desjenigen, der auf die Einhaltung der Regeln achtet, musse in der
Gesellschaft der Staat in seiner gesetzgeberischen und anreizschaffenden Kompetenz
Ubernehmen. Beide Elemente sind Homann wichtig. Es geht ihm also nicht darum, nur
restriktiv Uber Gesetze die Wirtschaft zu regeln, sondern auch positiv Uber Anreizsysteme.
Moral soll nach Homann nicht als Einschrankung des wirtschaftlichen Handelns, sondern
zuallererst als Ermoglichung dienen. Wenn sich namlich alle - bei entsprechenden Spielregeln
- im guten Sinne nach Wettbewerbsvorstellungen verhalten wurden, fuhrt dies nach Homann
auch zu einer allgemeinen Steigerung des Wohlstandes. Auf Basis der Rahmenordnung
(Regeln, Institutionen und Bedingungen eines sozialen Gefliges), muss Ethik nach Homann als
Bedingungsethik (Ordnungsethik, Institutionenethik) formuliert werden.

Damit ist klar, welchen Spielraum Homann der Unternehmensethik einrdumt: Unternehmen

kénnen und sollen dort moralisch handeln, wo die Rahmenordnung Defizite aufweist. Eine
Rahmenordnung kann nicht alle Bereiche des Handelns abdecken. In diesen Bereichen, in
denen die Reglementierung durch die Rahmenordnung nicht greift, ist nach Homann eine

eigenstandige Unternehmensethik méglich. Ethik bezieht sich aber nun nicht mehr auf die

Bedingungen, sondern auf die Handlungen. Hier musse Ethik als Anreizethik formuliert
werden. Die Unternehmen mussen von der Gesellschaft mit ins ethische Boot genommen
werden, es mussen Anreizsysteme geschaffen werden, dass die Unternehmen in den Lucken
der Gesetze eigenstandig ethisches Gedankengut verwirklichen. Dies kdnne in Form von

Kodizes oder Selbstverpflichtungen geschehen, denen Homann eine nicht zu unterschatzende

- Seite 24


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik

Bedeutung beimisst. Allerdings - und das ist nach Homann noch einmal zu betonen - nur in
den Bereichen, wo die Rahmenordnung Defizite aufweist. In den anderen Fallen werden

ethische Fragen des Unternehmens in der Rahmenordnung mitabgedeckt.

a. Grundsatzfragen

Die Debatte um Wirtschaftsethik muss auf der theoretischen Ebene die analytische
Differenzierung der Systeme in ihrer Ausgangsdiskussion zur Kenntnis nehmen und zu einer
gleichberechtigten Integration bringen, andernfalls gerat sie in Gefahr, die eine Rationalitat
der anderen zu oktroyieren. Das wurde entweder zu einer Funktionalisierung der Moral zu
Gunsten der Okonomie oder zum Moralismus fiihren. Zugleich muss sie die praktischen
Anforderungen der in der Wirtschaft agierenden Menschen, die nach Orientierung in diesem
Handeln fragen, Rechnung tragen. Zur Losung dieser doppelten Aufgabenstellung kann ein
anthropologischer Ansatz gewahlt werden, da das Individuum an mehreren
Kultursachbereichen Anteil hat und sie gestaltet. Ein solcher Ansatz gelingt dann, wenn
Wirtschaftsethik als Stilfrage formuliert wird. Dabei muss Ziel sein, ausgehend vom
Individuum nach dem fur alle winschenswerten Lebensstil zu fragen, der die Bereiche der
Okonomie, der Ethik wie anderer 6ffentlicher und privater Bereiche einschlieRt. Kriterien
hierfur waren die menschliche Vernunft auf Basis eines wohlverstandenen Kategorischen
Imperativs Kantischer Pragung, als einer rationalen Interpretation des christlichen
Doppelgebots der Liebe und des fur viele Religionen bindende Gebot der Nachstenliebe.
Auf Basis des Stilbegriffs ist es mdglich, einen antizipierten, wohlgelingenden Lebensstil als
soziobkonomischen Imperativ fur die Gegenwart zu formulieren und an seiner Ausgestaltung
zu arbeiten. Konkret kann das Konzept der Sozialen Marktwirtschaft als Wirtschafts- und
Gesellschaftsstil der Moderne formuliert werden. Muller-Armack beschrieb die Soziale
Marktwirtschaft als ein immer der "Gestaltung ausharrender Stilgedanke", der damit zum
Thema der Ethik wird. Das Stilkonzept bewahrt die Eigendynamik (nicht: Eigengesetzlichkeit)
der Kultursachbereiche und schliel3t die unterschiedlichen Adressatenebenen (individueller
Lebensstil, institutioneller Unternehmensstil, systemischer Wirtschaftsstil) in
gleichberechtigter Form ein. Als zukunftige Herausforderung gilt insbesondere fur die
praktische Wirtschaftsethik, Antworten auf die sich durch die internationalen

Herausforderungen ergebenden Fragen konkrete Antworten zu finden, die Uber die

- Seite 25



Appellebene hinausgeht.

Der Stilbegriff, wie er von Muller-Armack neu gedeutet wurde, macht es moglich, die in der
allgemeinen Diskussion mittlerweile als selbstverstandlich verstandene Differenzierung in
Individualebene ("FUhrungsstil"), Institutionenebene ("Charakter eines Unternehmens") wie
Systemebene ("Wirtschaftsstil") aufzugreifen und dabei, auf Basis einer wohl verstandenen
evangelischen Anthropologie, die sich der Freiheit, aber auch der Begrenztheit menschlichen
Dasein bewusst wird, aufzunehmen. Zugleich bietet der Stilbegriff in einer antizipatorischen
Funktion, eine spezifisch evangelische Kategorie, gelingendes Leben in seiner Vielschichtigkeit

als soziobkonomischen Imperativ zu formulieren.

b. Die gro3en wirtschaftsethischen Themen

Die 6konomische Globalisierung verlangt die Klarung der Rolle der Wirtschaftsethik in diesem
Prozess, insbesondere im Blick auf die internationalen Finanzmarkte und die globale
Klimakrise. Dabei kdnnten gerade bei der Klimathematik 6konomisch Mechanismen, so sie
denn serios angewendet werden, eine klimapositive Wirkung haben. Dartber hinaus stehen
Fragen der Gleichberechtigung, der Inkulturation, der Kulturvermischung, des interreligiésen
Dialoges, aber auch Fragen von internationalen Sozialstandards und der Unterdrickung von
Minderheiten sowie der Entwicklungs- und Entschuldungspolitik auf der Tagesordnung. Um
dabei die Appellebene zu verlassen, erscheint es ndtig, zunehmend mit gesetzlichen und
organisatorischen Regeln auf internationaler Ebene die negativen, mittlerweile fur viele
Menschen lebensbedrohlichen Effekte menschlichen Wirtschaftens wenn nicht einzustellen,
so doch einzudédmmen.

Hier stellt sich gleichwohl die Frage, ob es Uberhaupt noch Kontrollméglichkeiten far
wirtschaftliches Handeln gibt. Den Nationalstaaten ist diese Rolle abhanden gekommen, sie
sind mittlerweile Iangst Teil des grol3en Spiels, wenn Firmen mit dem Lockmittel niedriger
Steuern oder Standortvorteile angelockt werden. Auch die Staaten stehen im wirtschaftlichen
Wettbewerb und haben somit ihre Kontrollfunktion quasi verwirkt.

Bleiben die supranationalen Organisationen, die aber derzeit durch (auch wirtschaftlich
motivierte) Nationalismen der Mitgliedsstaaten gelahmt werden, sei es auf europaischer, sei
es auf internationaler Ebene.

Dabei steht derzeit alles auf dem Spiel.

- Seite 26



c. Konkretionen

In der Praxis lassen sich - ausgehend von den drei Ebenen Mikro, Meso, Makro - fur die
Wirtschaftsethik aktuell beispielhaft folgende praktische Themen auflisten:
Mikro-Ebene: Individuum

FUhrung:

o Welche Werte sind fur mich als Fuhrungskraft leitend?

Wie schaffe ich mitarbeiter*innen-gerechte FUhrung?

Welche Werthaltungen bringe ich als Mitarbeiter*in in eine Organisation ein?

Wie verhalte ich mich als Mitarbeiter*in in einer Organisation?

etc.

Konsumentenethik

o Wie verhalte ich mich als Konsument*in in einer Uberflussgesellschaft auf der
Nordhalbkugel angesichts der gegenteiligen Situation auf der Sudhalbkugel?

Welche Produkte kaufe ich - was kann ich mir leisten?

Welches Konsumverhalten lege ich grundsatzlich an den Tag?

Wie organisiere ich meinen persdnlichen Ressourcenverbrauch angesichts des
Klimawandels, auf was bin ich bereit zu verzichten, wo bin ich bereit, mehr zu zahlen -
wenn ich es mir leisten kann?

etc.

Meso-Ebene: Unternehmen

Organisationskultur

e Welche Leitlinien, welche Werte sollen in der Organisation gelten?
e Wie ist der Umgang miteinander?
e Welche Entwicklungsmoglichkeiten bietet die Organisation ihren Mitarbeiter*innen?

e etc.

- Seite 27



Geschaftsgebaren

e Wie geht die Organisation um mit Bestechung und Bestechlichkeit?

e Wie ist das Verhaltnis von Compliance- und Integrity-Management?

e Welche Preispolitik betreibt das Unternehmen?

o Wie werden welche Produkte produziert, wie sieht die Lieferkette aus?

o etc.

Makro-Ebene: System
Klimawandel/Nachhaltigkeit

e Welche Rolle spielen internationale und nationale (Selbst-)Verpflichtungen? Welche
Sanktionsmaglichkeiten werden bei VerstdRen eingeraumt?

e Welche Rolle spielen kiunftig Wettbewerbsinstrumente, um mehr klimafreundliches
Unternehmensverhalten anzureizen?

o Wie weit sollen staatlichen/regulierenden MalBhahmen gesetzt werden?

o Wie kann umweltfreundliches Konsumentenverhalten angereizt werden?

e etc.

Globale Markte

e Welche Abhangigkeiten schaffen globale Lieferketten (Stichwort: Covid-19-Krise)?

o Welche weltweiten Ungerechtigkeiten werden durch globale Lieferketten beférdert
(Stichwort: Kinderarbeit, Lohndumping etc.), welche vielleicht sogar zum Teil vermindert?

e Welche Kontrollmoglichkeiten gibt es (noch) Uber internationale Finanzmarkte?

e Welche Auswirkungen hat der globale Handel auf die Umwelt/das Klima?

e efc.

Steuergebaren

- Seite 28



Werden Steuern zur Regelung wirtschaftsethischer Fragen eingesetzt (Klima,

Generationengerechtigkeit, Sozialsysteme etc.)?

Kann Uber Steuersysteme mehr Verteilungsgerechtigkeit erreicht werden?

Sind Steuern vernunftige Instrumente, um die internationalen Finanzmarkte starker zu
kontrollieren (Stichwort: Transaktionssteuer)?

e efc.

Rolle der Staaten

e Inwieweit engagieren sich Staaten selbst im internationalen Wirtschaftsmarkt (Stichwort
Steueranreize fur Unternehmen etc.)?

e Welche Souveranitaten werden im Zuge der Globalisierung freiwillig/bewusst/unbewusst
abgegeben?

o etc.

c. Die Rolle evangelischer Wirtschaftsethik und der Kirche

Evangelische Ethik, die sich auf die Rechtfertigung des Menschen durch Gott und die dadurch
erwirkte Freiheit des Menschen bezieht, muss sich der Verantwortung in der Welt stellen.
Grundanforderung an evangelische Wirtschaftsethik bleibt, sich auf Kernprobleme
wirtschaftlichen Handelns und 6konomischer Zusammenhange einzulassen, um aus einer
profunden Kenntnis der Sachzusammenhange ethische Implikationen anzuzeigen. Impulse
auf der Appellebene, die zudem 6konomische Fachkenntnis vermissen lassen, erzielen keine

Wirkung.

Den Kirchen kdnnte dabei durchaus eine noch offentlichkeitswirksamere Rolle zukommen:
Warum nicht einen Konsultationsprozess, wie er in den 1990er Jahren in Deutschland
durchgefuhrt wurde, auf internationaler Ebene anstol3en? Warum nicht Initiativen der UN, wie
etwa den Global Compact oder andere zahlreiche Initiativen medienwirksam unterstitzen?
Das freilich setzt auch die profunde Auskunftsfahigkeit und Kompetenz in wirtschaftlichen
Fragen voraus, andernfalls bleiben die Systemgrenzen, die Niklas Luhmann so ironisch

formuliert hat, so bestehen, dass insbesondere evangelische Wirtschaftsethik ein Geheimnis

- Seite 29



bleiben muss, weil sie geheim halten muss, dass sie gar nicht existiert.

Unterrichtsmaterial

www.itas.kit.edu/pub/v/2011/mari11a.pdf [zuletzt aufgerufen am 01.12.2019].

https://www.wida.wiwi.uni-due.de/fileadmin/fileupload/BWL-

WIDA/Publikationen/Retzmann_Grammes2014_ethos_Gesamtband.pdf [zuletzt aufgerufen am
01.12.2019].

Zudem enthalten die Bucher (siehe Literaturliste) von Wieland (2004) und Dietzfelbinger (2004,

2015) Praxisbeispiele und Fallanwendungen.

Basisliteratur

Duchrow, U.: Alternativen zur kapitalistischen Weltwirtschaft. Biblische Erinnerung und
politische Anséatze zur Uberwindung einer lebensbedrohlichen Okonomie, Gltersloh 1997.
Herms, E.: Die Wirtschaft des Menschen. Beitrage zur Wirtschaftsethik, Tubingen 2004.

In der Stunde Null. Die Denkschrift des Freiburger ‘Bonhoeffer-Kreises’: Politische
Gemeinschaftsordnung. Ein Versuch zur Selbstbesinnung des christlichen Gewissens in den
politischen Noten unserer Zeit, eingel. von Helmut Thielicke, mit einem Nachwort von Philipp
von Bismarck, Tubingen 1979.

Jahnichen, T.: Wirtschaftsethik. Konstellationen - Verantwortungsebenen - Handlungsfelder,
Stuttgart u.a., 2008.

Kant, I.: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Kant, I.: Werke in zehn Banden, Bd. 6., hg.
von W. Weischedel, Sonderausgabe Darmstadt 1983.

Kirchenamt der EKD (Hg.): Gerechte Teilhabe. Befahigung zur Eigenverantwortung und
Solidaritat. Eine Denkschrift des Rates der EKD zur Armut in Deutschland, Gutersloh 2006.
Kirchenamt der EKD (Hg.): Unternehmerisches Handeln in evangelischer Perspektive,
Gutersloh 2008.

Kirchenamt der EKD (Hg.): Wie ein Riss in einer hohen Mauer, EKD-Texte 100, Hannover 20009.

Kirchenamt der EKD /Deutsche Bischofskonferenz (Hg.): Fur eine Zukunft in Solidaritat und

- Seite 30


https://preview.ethik-evangelisch.dewww.itas.kit.edu/pub/v/2011/mari11a.pdf
https://www.wida.wiwi.uni-due.de/fileadmin/fileupload/BWL-WIDA/Publikationen/Retzmann_Grammes2014_ethos_Gesamtband.pdf 
https://www.wida.wiwi.uni-due.de/fileadmin/fileupload/BWL-WIDA/Publikationen/Retzmann_Grammes2014_ethos_Gesamtband.pdf 

Gerechtigkeit, Hannover u.a. 1997.

Luhmann, N.: Wirtschaftsethik - als Ethik? in: Wieland, J. (Hg.): Wirtschaftsethik und Theorie
der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1993, 134-147.

Luther, M.: Werke, Kritische Gesamtausgabe, Weimar (WA) 1883 ff.

Meckenstock, G.: Wirtschaftsethik, Berlin u.a., 1997.

Rendtorff, T.: Art. "Ethik VII" in: TRE 10, 481-517.

Rendtorff, T.: Ethik, zwei Bande, Stuttgart 21990.

Smith, A.: Der Wohlstand der Nationen - Eine Untersuchung seiner Natur und seiner
Ursachen, Ubers. von H. C. Recktenwald, MlUnchen 61993,

Todet, R.: Der radikale deutsche Socialismus und die christliche Gesellschaft. Versuch einer
Darstellung des socialen Gehaltes des Christenthums und der socialen Aufgaben der
christlichen Gesellschaft auf Grund einer Untersuchung des Neuen Testamentes, Wittenberg
1878.

Toeltsch, E.: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Tubingen 1912.

Traub, G.: Der Pfarrer und die Soziale Frage, Gottingen 1907.

Winsch, G.: Evangelische Wirtschaftsethik, Tubingen 1927.

Vertiefende Literatur

Aristoteles: Nikomachische Ethik, hg. von F. Dirlmeier, Stuttgart 1969.

Aristoteles: Politik, Hamburg 1981.

ARlander, M. (Hg.): Handbuch Wirtschaftsethik, Stuttgart 2011.

ARlander, M.: Grundlagen der Wirtschafts- und Unternehmensethik, Marburg 2011.

Detzer, K., Dietzfelbinger, D. u.a.: Nachhaltig Wirtschaften. Expertenwissen fur
umweltbewusste Fuhrungskrafte in Unternehmen und Politik, Augsburg 1999.

Diefenbacher, H.: Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit. Zum Verhaltnis von Ethik und Okonomie,
Darmstadt 2001.

Dietzfelbinger, D.: Aller Anfang ist leicht. Unternehmens- und Wirtschaftsethik fir die Praxis,
Miinchen 42004.

Dietzfelbinger, D.: Evangelische Sozialethik, in: ABlander, M. (Hg.): Handbuch Wirtschaftsethik,
Stuttgart 2011, 91-99.

Dietzfelbinger, D.: Praxisleitfaden Unternehmensethik. Kennzahlen, Instrumente,

- Seite 31



Handlungsempfehlungen, Wiesbaden, 22015.

Dietzfelbinger, D.: Soziale Marktwirtschaft als Wirtschaftsstil. Alfred Muller-Armacks
Lebenswerk, Gutersloh 1998.

Dietzfelbinger, D., Thurm, R. (Hg.): Nachhaltige Entwicklung: Grundlage einer neuen
Wirtschaftsethik, Minchen u.a. 2004.

Dawell, M., Hibenthal, C., Werner, M. H. (Hg.): Handbuch Ethik, Stuttgart 22006.

Enderle, G.: Handlungsorientierte Wirtschaftsethik. Grundlagen und Anwendungen, Bern
1993.

Enderle, G., Homann, K., Honecker, M. u.a. (Hg.): Lexikon der Wirtschaftsethik, Freiburg u.a.
1993.

Eucken, W.: Grundsatze der Wirtschaftspolitik, hg. von E. Eucken-Erdsiek und K. P. Hensel,
TUbingen 1952.

Fischer, J,: Handlungsfelder angewandter Ethik: Eine theologische Orientierung, Stuttgart 1998.
Fischer, ).: Sittlichkeit und Rationalitat. Zur Kritik der desengagierten Vernunft, Stuttgart 2010.
Fischer, J.: Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart 2002.

Galbraith, J. K.: Wirtschaft fur Staat und Gesellschaft, Minchen u.a. 1974.

GObel, E.: Unternehmensethik, Stuttgart 2006.

Habermas, J.: Theorie des kommunikativen Handelns, zwei Bande, Frankfurt a. M. 1981.
Hertz, A. u.a (Hg.): Handbuch der christlichen Ethik, drei Bande, Freiburg u.a. 1993.
Homann, K., Blome-Drees, F.: Wirtschafts- und Unternehmensethik, Géttingen 1992.
Hubner, J.: Globalisierung - Herausforderung fur Kirche und Theologie. Perspektiven einer
menschengerechten Weltwirtschaft, Stuttgart 2003.

Jonas, H.: Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt 1979.

Kirchenkanzlei der Evangelischen Kirche in Deutschland (Hg.): Die Denkschriften der
Evangelischen Kirche in Deutschland, Bd. 2: Soziale Ordnung, Gutersloh 1978.
Kirchenkanzlei der Evangelischen Kirche in Deutschland (Hg.): Sozialethische Uberlegungen
zur Frage des Leistungsprinzips und der Wettbewerbsgesellschaft, Gutersloh 21979,
Knoepffler, N.: Angewandte Ethik, K6ln u.a. 2009.

Korff, W. u.a. (Hg.): Handbuch der Wirtschaftsethik, vier Bande, Gutersloh 1999.

Kapper, H.-U.: Unternehmensethik. Hintergrinde, Konzepte, Anwendungsbereiche, Stuttgart
2006.

Lay, R.: Ethik fur Manager, Dusseldorf u.a. 1989.

- Seite 32



Luhmann, N.: Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1988.

Luhmann, N.: Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a. M. 1994.
Maak, T., Ulrich, P.: Integre Unternehmensfuhrung. Ethisches Orientierungswissen fur die
Wirtschaftspraxis, Stuttgart 2007.

Macintyre, A.: Geschichte der Ethik im Uberblick. Vom Zeitalter Homers zum 20. Jahrhundert,
Weinheim, 31995,

Marx, K.: Das Kapital, Bd. 1, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 23, Berlin 242013

Mill, J. S.: Der Utilitarismus, Stuttgart 2006.

Mduller-Armack, A.: Ausgewahlte Werke, vier Bande, Bern 1986 ff.

Oermann, N. O.: Anstandig Geld verdienen? Protestantische Wirtschaftsethik unter den
Bedingungen globaler Markte, Gutersloh 2007.

Rawls, J.: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt 91996,

Rendtorff, T.: Vielspaltiges. Protestantische Beitrage zur ethischen Kultur, Stuttgart u.a. 1991.
Ricardo, D.: Uber die Grundsatze der Politischen Okonomie und der Besteuerung: Vollstandige
deutsche Fassung der englischen Standardausgabe einschliel3lich der EinfGhrung und
editorischen Anmerkungen Piero Sraffas, Marburg 2006.

Rich, A.: Wirtschaftsethik, zwei Bande, Gutersloh 1991 ff.

Schumpeter, J.: Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Munchen 31972.

Schumpeter, J.: Theorie der wirtschaftlichen Entwicklung, Berlin 71087.

Smith, A.: Theorie der ethischen Gefuhle, tbers. und hg. von W. Eckstein, Hamburg 21977.
Steinmann, H., Lohr, A.: Grundlagen der Unternehmensethik, Stuttgart 21994,

Stierle, W.: Chancen einer 6kumenischen Wirtschaftsethik. Kirche und Okonomie vor den
Herausforderungen der Globalisierung, Frankfurt a. M. 2001.

Suchanek, A.: Okonomische Ethik, Tubingen 2001.

Ulrich, P.: Transformation der 6konomischen Vernunft. Fortschrittsperspektiven der
modernen Industriegesellschaft, Bern u.a. 1986.

Waibl, E.: Okonomie und Ethik, zwei Bande, Stuttgart 1984/1989.

Waibl, E.: Praktische Wirtschaftsethik, Innsbruck u.a. 2001.

Weber, M.: Die protestantische Ethik und der "Geist" des Kapitalismus [1904/1905],
Bodenheim 1993.

Wieland, J. (Hg.): Unternehmensethik im Spannungsfeld der Kulturen und Religionen, Stuttgart
u.a. 2006.

- Seite 33



Wieland, J. (Hg.): Handbuch Werte-Management, Hamburg 2004.
Wieland, J.: Wirtschaftsethik und Theorie der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1993.

Links

Hier sind nur einige wenige einschlagige Links benannt, die eigene Recherche im Internet fuhrt

zu einer Vielzahl von Hinweisen.

www.dnwe.de

Deutsches Netzwerk Wirtschaftsethik: Verbund von rund 500 Einzelmitglieder, Unternehmen

und Lehrstuhlen, die sich mit wirtschaftsethischen Fragen praktisch wie theoretisch befassen.

www.eben.org

European Business Ethics Network: Die europaische Dachorganisation fur wirtschaftsethische

Fragen.

www.ekd.de

Die Webseite der Evangelischen Kirche in Deutschland.

www.forum-fairer-handel.de

Organisation fur Produktion und Verkauf von fair produzierten Lebensmitteln.

www.iccwbo.org

Internationale Handelskammer

www.ilo.org
Internationale Arbeitsorganisation.

www.saubere-kleidung.de

Deutscher Ableger der Clean Clothes Campaign, die sich fur ethisch legitimierte Produktion

von Textilien einsetzt.

www.transparency.de

Die deutsche Seite von Transparency International mit Themen und Fallen.

- Seite 34


https://preview.ethik-evangelisch.dewww.dnwe.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.eben.org
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.ekd.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.forum-fairer-handel.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.iccwbo.org
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.ilo.org
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.saubere-kleidung.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.transparency.de

Veroffentlicht am 19.06.2020 (Version 1.0).

Zitierweise:

Dietzfelbinger, D.: Art. "Wirtschaftsethik" (Version 1.0 vom 19.06.2020), in: Ethik-Lexikon,
verfugbar unter: https://www.ethik-lexikon.de/lexikon/wirtschaftsethik.

- Seite 35



