
Wirtschaftsethik 

Autor

Dr. Daniel Dietzfelbinger 

 

Wirtschaftsethik in Wissenschaft wie Praxis ist der Ansatz, auf die zunehmend als defizitär

empfundene Trennung von Ökonomie und ihren vermeintlichen Eigengesetzlichkeiten sowie

Ethik als der Bezug auf moralisch geprägte Normen zu reagieren. Dabei geht es um die Frage,

wie wirtschaftliches Handeln mit dem Gesamtkontext moralischen und somit ethischen

Bewusstseins verbunden werden kann, um so Wirtschaft und Ethik in ein produktives

Spannungsverhältnis zu bringen, das sich am Gemeinwohl ausrichtet.

Die Begriffszusammensetzung Wirtschafts-Ethik beschreibt die Spannung, die sich in ihrer

Aufgabenstellung in Theorie wie Praxis widerspiegelt: Der vermeintliche Antagonismus von

ökonomischer (Minimal-, Maximal-, Extremumprinzip) und ethischer Rationalität (z.B.

Altruismus[-prinzip], negatives Minimalprinzip). Dieser vermeintliche Antagonismus verleitet

manche Wissenschaftler dazu, der Wirtschaftsethik ihr Existenzrecht abzusprechen. Niklas

Luhmann (1927–1998) hat etwa über Wirtschaftsethik geschrieben, sie gehöre "... zu der Sorte

von Erscheinungen (...) wie auch die Staatsräson oder die englische Küche, die in der Form

eines Geheimnisses auftreten, weil sie geheim halten müssen, dass sie gar nicht existieren."

(Luhmann 1993: 134). Folgt man diesem systemtheoretischen Ansatz, so sind Wirtschaft und

- Seite 1

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/dr-daniel-dietzfelbinger
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/dr-daniel-dietzfelbinger


Ethik zwei in sich geschlossene Systeme, die parallel nebeneinander existieren. Eine

Verbindung beider Systeme scheint nicht möglich, da beide nach jeweils eigenen

Gesetzmäßigkeiten funktionieren, die nicht miteinander in Einklang zu bringen sind.

 

Wirtschaftsethik in Theorie wie Praxis gibt sich mit dieser theoretischen Abgrenzung nicht

zufrieden und versucht, die vermeintliche Trennung der Systeme zu überwinden. Es geht

darum, wie Menschen, die in beiden Sachgebieten zu Hause sind und in beiden Systemen

agieren, diese miteinander verbinden können, so dass der aristotelische Gedanke, dass

Oikonomie, Politik und Ethik ineinander wirken, um dem Gemeinwohl zu dienen, verwirklicht

werden kann. Dabei lässt sich Wirtschaftsethik im analytischen Sinne nach dem Adressaten in

Führungsethik (Adressat: Individuum; Themen z.B.: Führungsverhalten, Korruption,

Mitarbeiter*innen-Entwicklung und -förderung), Unternehmensethik (Adressat: Institution;

Themen z.B.: Unternehmenskultur, Organisationsentwicklung, Kartellbildung, Lobbyismus

etc.) sowie Wirtschaftsethik im eigentlichen Sinne (Adressat: System, Themen z.B.:

[Wirtschafts-]Ordnungspolitik, Umweltschutz, Globalisierung) trennen.

Es ist also zu fragen, wie wirtschaftliches Handeln mit dem Gesamtkontext moralischen und

ethischen Bewusstseins verbunden werden kann, ohne das eine System dem anderen

überzustülpen (Ökonomismus versus Moralismus). Verkürzt lässt sich der hypothetische

Imperativ für den Kultursachbereich Wirtschaft auf die Formel bringen: "Handle so, dass das

Ergebnis deiner Handlung für dich nach Abzug des Aufwandes möglich hoch ist", während der

kategorische Imperativ in der Formulierung von Immanuel Kant (1724–1804) so lautet:

"Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein

allgemeines Gesetz werde." (Kant 1983: 51)

Daraus ergibt sich eine grundsätzliche Spannung, da die Imperative zwischen Egoismus- und

Altruismusprinzip vermeintlich kaum eine gemeinsame Linie finden. Diese Spannung zwischen

den beiden Disziplinen ist das theoretische Grundlagenproblem, dessen Klärung als

Voraussetzung der heutigen Debatte gilt. Wirtschaftsethik muss als Bindestrich-Ethik die

"Theorie der menschlichen Lebensführung" (Rendtorff 1990: B 1, 35) in den Kontext der

praktischen ökonomischen Lebenswirklichkeit stellen, zugleich muss diese ökonomische

Lebenswirklichkeit Rechenschaft ablegen im Blick auf reflektierte gesellschaftliche und

menschliche Normen, die für Gesellschaften und die in ihr lebenden Menschen leitend sind.

Gab es zwar in der Geschichte der Ökonomie, Ethik und Theologie immer wieder Ansätze zu

einer wirtschaftsethischen Diskussion (siehe dazu den Abschnitt zur fachwissenschaftlichen

- Seite 2

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/fuehrungsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik


Debatte), so hat sich die Debatte im praktischen wie im theoretischen Bereich seit den 1980er

Jahren deutlich intensiviert. Die seinerzeit ausgelöste Konjunktur der Debatten um

Wirtschaftsethik ist mit dem Zusammenbruch der östlichen Planwirtschaften und dem

Siegeszug des marktwirtschaftlichen Prinzips ("Turbokapitalismus") in engen Zusammenhang

zu bringen, da die Marktwirtschaft durch die Entwicklung der Jahre 1990ff. das ideologische

(nicht: faktische!) Korrektiv verloren hat. Durch die rasante Entwicklung der Marktwirtschaft

(Stichworte: Globalisierung, VUCA-Welt) treten auch deren negative Folgen immer deutlicher

zu Tage; infolgedessen wird das Bedürfnis nach ethischer Orientierung größer.

Ein weiterer Grund für den Ethik-Bedarf liegt in einer durch verstärkte Medienpräsenz

zunehmenden Durchleuchtung des wirtschaftlichen Handelns von Staaten und Unternehmen.

Nicht zuletzt die exponentiell wachsenden negativen externen Effekte globalen Wirtschaftens

(Klimawandel, Armut, Gerechtigkeitsdebatte etc.) wie auch durch Internet und Social Media

schneller aufgedeckte, ökonomistisch motivierte Skandale machen ein Nachdenken über die

Moral wirtschaftlichen Handelns notwendig.

Wirtschaftsethik hat eine doppelte Zielbestimmung: Zum einen geht es um das theoretische

Problem, das sich mit der Verbindung der ökonomischen und der ethischen Rationalität zu

befassen hat. Dabei ist zu klären, wie Wirtschaftsethik ihrem begrifflichen Anspruch, ein

interdisziplinärer Fachbereich zu sein, gerecht werden kann. Zum anderen stellt sich die Frage

nach konkreter Umsetzung eines wohlgelingenden Lebens im wirtschaftlichen Handeln, das

sowohl ökonomischen wie auch ethisch legitimierten Interessen folgt.

a. Geschichtliche Aspekte

Bemühungen, den Blick über das eigene Fachgebiet zu wagen, sind historisch betrachtet nicht

neu, im Gegenteil: In der früheren Wissenschaftsgesellschaft, insbesondere im 18. und 19.

Jahrhundert, war es selbstverständlich, dass die Wissenschaften interdisziplinäre

Zusammenhänge in den Blick nehmen. Das mag damit zusammenhängen, dass die frühere

universitäre Ausbildung umfassender konzipiert war, sich also nicht nur auf die jeweilige

Fachdisziplin konzentrierte. Der sprichwörtliche Blick über den Tellerrand war Standard.

So entwickelt Adam Smith (1723–1790), der als der erste systematische Theoretiker der

Wirtschaftswissenschaften gilt und missverständlicherweise als Godfather der Marktwirtschaft

herhalten muss, seine Beschreibung der Marktwirtschaft auf Basis der Moralphilosophie.

- Seite 3



Smith war Universalist, der aus der (Moral-)Philosophie und Ethik kam und dann, nicht zuletzt

durch seine vielfältige Reisetätigkeit in Europa, das Buch "Der Wohlstand der Nationen"

(erstmals 1776) verfasste, in dem er das Wirtschaften des Menschen einer grundlegenden

Analyse unterzieht. Parallel zu diesem bereits zu seinen Lebzeiten fünfmal neu aufgelegten

und redigierten Buch publizierte er die bis kurz vor seinem Tod ebenfalls mehrfach

überarbeitete "Theorie der ethischen Gefühle" (erstmals 1759, letztmals von eigener Hand:

1791, posthum veröffentlicht) – ein Buch, das die Bildung von Werturteilen in der

menschlichen Wahrnehmung beschreibt. Es wird immer heiß diskutiert, ob der "Der

Wohlstand" oder "Die Theorie" Smiths eigentliches Hauptwerk war. Biographische Indizien

sprechen mindestens dafür, dass Smith beide Werke gleichwertig ansah. Insofern erschließt

sich erst in der Lektüre beider Bücher die ganze wirtschaftsethische Weitsicht Adam Smith’.

Ihn als Godfather der Marktwirtschaft zu stilisieren ist jedenfalls nicht richtig, wenn man sich

auf die Lektüre beider Werke einlässt.

Auch andere Ökonomen in der Geistesgeschichte nach Smith sehen nicht nur wirtschaftliche

Entwicklungen: David Ricardo (1772–1823), John Stuart Mill (1806–1873) oder Karl Marx

(1818–1883) betrachten Ökonomie nicht als abgegrenzten Bereich, sondern versuchen, mit je

unterschiedlichen Ergebnissen, Ökonomie in einen gesellschaftlichen wie politischen Kontext

einzuordnen.

b. Der Begriff "Evangelische Sozialethik"

In protestantischer Tradition entwickeln sich die – bis heute – spärlichen Ansätze

konzeptioneller Wirtschaftsethik aus der sozialethischen Debatte heraus. Der vergleichsweise

moderne Begriff "Evangelische Sozialethik" wird von dem evangelischen Theologen Alexander

von Oettingen (1827–1905) erstmals prominent in die Debatte eingebracht. Von Oettingen

reflektiert in seinem Buch "Moralstatistik. Versuch einer Sozialethik auf empirischer

Grundlage" (1868) aufgrund empirisch erhobener Daten über die ethischen Verflechtungen in

der Gesellschaft sowie über Prozesse, wie sich diese Beziehungsfelder im Laufe der

Geschichte verändern. Damit begründet er in gewisser Weise die moderne evangelische

Wirtschaftsethik, wenngleich zarte Pflänzchen evangelischer Wirtschaftsethik schon bei Martin

Luther (1483–1546) zu finden sind.

- Seite 4



c. Wirtschaftsethik in protestantischer Perspektive

Luthers "Wirtschaftsethik" als Dienst am Nächsten

Luthers Theologie richtet den Blick zunächst auf den und die Einzelne, und erst von dort auf

das große Ganze. Den gleichen Zugang unternimmt Luther bei ökonomischen Fragen und

deren ethischen Implikationen, die er in recht pragmatischer Weise angeht. Die moderne

Differenzierung der Systeme Wirtschaft und Moral, Ökonomie und Ethik, war für Luther nicht

relevant. Gleichwohl gibt es bei Luther keine systematische Wirtschaftsethik, sondern er

äußert sich jeweils situativ. Zudem konzentriert sich Luther auf das Individuum, ein Grundzug

seiner Theologie und zugleich der endgültige Aufbruch in die Moderne.

Luther beschäftigt sich in seiner Schrift "Von Kaufshandlung und Wucher" (Luther: WA 15,

293–322) mit den Grundbedingungen der Ökonomie. So sind für Luther Kaufen und Verkaufen

ein völlig normales, ja notwendiges Handeln im menschlichen Alltag. Aber – und hier zeigt sich

Luthers Weltverständnis – ist auch wirtschaftliches Handeln immer dahingehend zu

überprüfen, ob es gerecht dabei zugeht und in welchem Kontext es stattfindet.

Ebenso banal wie praktisch (Luther war mit wirtschaftlichem Handeln durch sein Elternhaus

gut vertraut) gilt für ihn der Aufwand als Maßstab für den Preis. Diese Maßstabssetzung

wiederum begründet Luther mit der Schrift. So kritisiert er in drastischen Worten etwa das

Zinsnehmen und den Wucher (2. Mose 22,24; vgl. im Kontext des Erlassjahres 3. Mose 25,36f;

Lk 6,34f). Nach Luther muss sich die Preispolitik der Händler am Nächsten orientieren. Das

gelingt, so Luther, wenn man sich nach dem Grundsatz der Billigkeit (Epikie) richtet. Was nun

recht und billig ist, das müsse der Mensch jeweils aus seiner Intuition heraus entscheiden.

Wieder wird deutlich: Luthers Ansatz ist im Grundsatz individualethisch.

Großen Einfluss auf spätere Denker hatte auch Luthers Berufsethik, denn bei Luther gewinnt

die Arbeit, der Beruf (von Berufung) eine neue Dimension. Weil der Mensch durch seinen

Glauben zu diakonischen Handeln befreit ist, ist nicht mehr nur die vita contemplativa der

Mönche und Nonnen eine heilige Sache, sondern heilig ist auch die Berufung des Menschen

sich in der Welt zu betätigen (Luther: WA 17, I, 22).

Freilich: Es waren spärliche Ansätze, die Luther hier im Blick auf eine Tradition evangelischer

Wirtschaftsethik lieferte – lange Zeit machten auch große evangelische-theologische Denker

einen Bogen um das dem weltlichen Regiment zugerechnete unappetitliche Wirtschaften.

- Seite 5



Die Soziale Frage als die Geburtsstunde protestantischer Wirtschaftsethik

Mit der Industrialisierung und den mit ihr aufkommenden neuen sozialen Konstellationen und

Fragen kommen grundsätzliche Fragen evangelischer Wirtschaftsethik systematisch in den

Blick. Neben dem oben erwähnten Alexander von Oettingen ist es Johann Hinrich Wichern

(1808–1881), der hier erste Maßstäbe setzt. Wichern erkannte früh, dass die Industrialisierung

und ihre Folgen für die protestantische Kirche und hier vor allem für die Diakonie als Dienst

an dem und der Nächsten vor neue Aufgaben stellte, die bisher so nicht bekannt waren.

Glaube, Diakonie und Christentum waren für ihn nicht nur eine Sache, die nach außen in die

Welt zu tragen ist ("äußere Mission"), sondern bedeuteten für Wichern auch, sich um die sozial

schwachen, gesellschaftliche gestrandeten Menschen im unmittelbaren Umfeld zu kümmern,

die so genannte "innere Mission". Deswegen gründet Wichern im Jahr 1833 in Horn bei

Hamburg das "Rauhe Haus", um dort Kinder aus sozial schwachen Schichten zu versorgen.

Damit war der Grundstein gelegt für die weitere Entwicklung einer evangelischen

Wirtschaftsethik. Die Begründung wie Orientierung ethischer Maßstäbe erfolgte in dieser

Phase weiterhin über biblische Kriterien, wie sich etwa bei Rudolf Todt (1839–1887) zeigt.

Todt arbeitet in seinem Buch "Der radikale deutsche Sozialismus und die christliche

Gesellschaft" von 1877 anhand seiner Interpretation des Neuen Testaments heraus, dass der

Staat per se eine soziale Aufgabe habe. Dabei geht Todt zwei Wege: Zum einen will er sich

abgrenzen von dem in seinen Augen letztlich atheistisch fundierten sozialdemokratischen

Konzept und entwickelt so das Modell eines Religiösen Sozialismus. Zugleich sucht Todt – und

nimmt damit schon die Moderne vorweg – das Gespräch mit den Sozialwissenschaften.

Ähnlich geht der Dortmunder Pfarrer Gottfried Traub (1869–1956) vor: Traub unternimmt mit

den Schriften "Ethik und Kapitalismus" (1904) sowie "Der Pfarrer und die soziale Frage" (1907)

vorsichtige Versuche, Moral und Wirtschaft, Ethik und Ökonomie miteinander ins Gespräch zu

bringen.

Doch all die hier erwähnten Ansätze blieben letztlich Stückwerk einzelner Denker. Sie

entwickelten weder in der wissenschaftlichen noch in der kirchlichen oder gesellschaftlichen

Debatte nennenswerte Durchschlagskraft. Der Anstoß kam von anderer Seite: Aus der – wie

man es heute nennen würde – Soziologie.

Der Anstoß aus der Soziologie

- Seite 6



Es war Max Weber (1864–1920), der mit seinen religionssoziologischen Studien einen

wichtigen Impuls für die Entwicklung evangelischer Wirtschaftsethik gab. Es ist die ebenso

berühmte wie umstrittene These Max Webers, dass Luthers Berufsverständnis sowie die

calvinistische Prädestinationslehre, insbesondere in ihrer puritanischen Ausprägung, dem

modernen Kapitalismus einen neuen Geist eingehaucht hätten, und dem Kapitalismus

dadurch gewissermaßen eine religiöse Legitimation gegeben hätte. Mit dieser religiösen

Legitimation war zugleich aber auch eine gewisse ethische Grundhaltung verbunden, jeweils

andockend an die religiöse Prägung. Es sei – so Weber – charakteristisch für den "Geist" des

modernen Kapitalismus, dass die scheinbare eigene Erwähltheit zur Leitlinie der individuellen

Lebensführung geworden war. Das freilich habe sich mit dem Aufkommen des modernen

Kapitalismus verändert: Diesem modernen Kapitalismus sei der Geist entfleucht – und das

verändere auch das System. Weil dieser Geist, geboren aus dem religiösen Umfeld, als innerer

Leitfaden und Korrektiv des modernen Kapitalismus, verloren gegangen ist, sei der moderne

Kapitalismus zu einem mechanischen Prinzip geworden, so Weber.

Auch der Theologe und kongenialen Denkpartner Max Webers Ernst Troeltsch (1865–1923)

beschäftigte sich mit dem Thema, was das protestantische Weltverständnis zur Entwicklung

der Moderne, insbesondere zur Entwicklung des Wirtschaftssystems beigetragen hat.

Troeltsch macht sich in seinem Buch "Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen"

(1912) auf die Suche nach den Ursprüngen der religiösen Ideen und untersucht, wie sich diese

in unterschiedlicher Weise jeweils ethisch umgesetzt wurden. Troeltsch gelangt zur

Unterscheidung von drei Grundformen, wie sich die christliche Idee jeweils gesellschaftlich

korporiert: Nämlich in Form der Kirche, der Sekte und der Mystik. Für Troeltsch ist die Kirche

dabei die Korporation als dauerhafte Heils- und Gnadenanstalt, weil es ihr immer wieder

gelingt, sich den unterschiedlichen sozioökonomischen Entwicklungen anzupassen. Davon

unterschieden ist die Sekte, die als freie Vereinigung strenggläubiger Christen auf die

unmittelbare Verwirklichung des Reiches Gottes abzielt. Unterstützt werde dieser Ansatz bei

Sekten oft durch ein grundasketische Haltung und häufig auch vorfindbaren radikalen

Einstellungen bei ihren Mitgliedern. Die Anhänger der Mystik machen sich dagegen – so

Troeltsch – auf den Weg der individualisierten Verinnerlichung.

Es sind also drei Formen der Vergemeinschaftung – Kirche, Sekte oder Mystik – die den

christlichen Glauben nach Troeltsch prägen. Dabei war für ihn freilich offensichtlich wie

selbstverständlich, dass diese Formen in der Lebenswelt immer vermischt auftreten.

- Seite 7



Für Troeltsch ist schließlich noch wichtig, dass nach seiner Ansicht die christliche

Grundhaltung, das christliche Ethos, stets in der Weise eines Kompromisses auftritt. Das war

für ihn entscheidend im Zusammenhang der in der damaligen Debatte in unterschiedlicher

Weise begründeten diversen Wertetableaus (von individualethischer Setzung bis hin zu

Begründung aus dem Naturrecht). Dieser Gedanke von Troeltsch ist bis heute ein wertvoller

Ansatz christlicher Ethik, der vor jedweden Absolutierungen in welcher Form auch immer,

schützt.

Der Pionier

Georg Wünsch (1887–1964) ist es, der im Jahr 1927 erstmals einen systematischen Entwurf

einer protestantisch-theologisch motivierten Wirtschaftsethik vorlegt, die den

programmatischen Titel "Evangelische Wirtschaftsethik" trägt. Wünsch steht in der Tradition

des Kulturprotestantismus und kann so der Selbständigkeit der ökonomischen Disziplinen –

und damit quasi auch der Säkularisierung – als positive Hinwendung des Menschen zur Welt

deuten. Doch gibt es für Wünsch zugleich Grenzen im Blick auf eine zunehmende

Differenzierung der Wissenschaften und der Disziplinen. Die unterschiedliche Disziplinen

könnten sich nicht vollständig von ethischen Themen lösen, so Wünsch. Denn es sei immer

der Mensch, der in den verschiedenen Feldern agiert, und so liegt für Wünsch auch im

handelnden Menschen der Ansatzpunkt für eine protestantische Wirtschaftsethik. Ethik

versteht Wünsch als Handlungstheorie; sie hat die Aufgabe, für die Wirtschaft materielle

Wertbestimmungen vorzugeben. Die Wirtschaft habe zwar grundsätzlich eine wichtige Rolle in

der Gesellschaft, da sie die Grundlage dafür lege, dass der Mensch die materiellen Bedürfnisse

befriedigen kann. Ausgehend davon solle sie gleichwohl die Basis dafür schaffen, dass sich

höhere Werte (geistige, religiöse, kulturelle) verwirklichen lassen.

Um diese zu leisten, braucht es nach Wünsch ein differenziertes Verständnis des Wertbegriffs.

Wünsch unterteilt: Die (materiellen) Werte, die die Wirtschaft realisiert, seien dienende Werte.

Diese Werte seien zwar die wertstärksten, aber nicht die werthöchsten. Werthöchste Werte

seien demgegenüber die immateriellen Werte. Sie sind damit Inhalt und Thema der Ethik.

Daraus ergibt sich für Wünsch auch eine klare Rangfolge: Nach seiner Meinung müssen Kultur,

Ethik und Religion aufgewertet werden, zweitrangig demgegenüber sei die Wirtschaft, weil sie

eben nur die materiellen und damit die niederen Bedürfnisse befriedige.

- Seite 8



Kann bei einer solchen Verschränkung von Wirtschaft und Ethik noch von einer relativen

Eigenständigkeit der beiden Bereiche Wirtschaft und Ethik gesprochen werden, die ja Wünsch

an sich als Ausgangslage anerkennen wollte? Wünsch beantwortet die Gretchenfrage der

modernen Gesellschaft mit ja, denn Autonomie der Fachbereiche heißt für ihn nicht völlige

Unabhängigkeit, sondern nur formale Freiheit des menschlichen Willens. Wirkliche Autonomie

gibt es für den Theologen Wünsch nur bei Gott. Das aber heißt: Die Autonomie der Wirtschaft

könne nur sekundär sein, weil sie eigentlich von Gott kommt. Damit ist die Autonomie der

Wirtschaft theologisch-religiös begrenzt. Gott hat – nach Wünsch – eine Wertordnung gesetzt,

in die sich auch die Wirtschaft zu fügen hat.

Idealerweise funktioniert die Gesellschaft nach Wünsch auf Basis einer durch die christliche

Ethik begrenzte oder gerahmte Wirtschaft, die nach tatsächlichem Bedarf produziert und nicht

neue materielle Bedürfnisse schafft. Ein ferner Ruf für die moderne Zeit.

Seitenweg: Evangelische Impulse zur Neukonzeption einer wirtschaftlichen

Nachkriegsordnung

Auch mit Wünsch schaffte es die evangelische Wirtschaftsethik noch immer nicht, in der

theologischen wie gesellschaftlichen Debatte ernsthaft wahrgenommen zu werden. Dazu

musste noch ein weiteres halbes Jahrhundert vergehen. Gleichwohl muss eine Entwicklung in

den Blick genommen werden, bei der wenigstens in Ansätzen evangelisches sozialethisches

‚Know-how’ zum Tragen kam, nämlich bei der auf verschiedenen Ebenen während der Zeit des

Nationalsozialismus im Untergrund stattfindenden Neukonzeption einer Wirtschaftsordnung

Deutschlands für eine sehnlichst erwünschte Nach-Nazi- und Friedenszeit.

Die Entwicklung des Konzept der Sozialen Marktwirtschaft in Deutschland hat verschiedene

Wurzeln: Ein Strang liegt in den nationalökonomischen Debatten aus der Weimarer Zeit, ein

weiterer geht auf die vor allem auf die während der Herrschaft der Nationalsozialisten in den

Untergrund abgewanderten Freiburger Kreise zurück. Hier waren nicht nur Ökonomen

versammelt, sondern in den verschiedenen Freiburger Gruppierungen tummelten sich neben

Ökonomen auch Juristen und Theologen. Einer dieser Gruppen ist der so genannte Freiburger-

Bonhoeffer-Kreis, der sich von Oktober 1942 bis Januar 1943 immer wieder trifft. Der Name

kommt daher, weil Dietrich Bonhoeffer (1906–1945) 1942 im Auftrag der Vorläufigen Leitung

der Bekennenden Kirche mit den Freiburger Ökonomen über die Frage diskutierte, wie ein

Nachkriegsdeutschland aufgebaut werden könne – die Zeit nach dem Nationalsozialismus war

im Blick. Neben Bonhoeffer diskutierten in dieser Gruppe unter anderem Friedrich Delekat

- Seite 9



(1892–1970), Professor der Theologie, Otto Dibelius (1880–1967), Pfarrer, und Helmut

Thielicke (1908–1986) mit, der zu diesem Zeitpunkt Leiter des theologischen Amtes der

Württembergischen Landeskirchen in Stuttgart war.

Ergebnis der Diskussionen war die erst später so genannte "Freiburger Denkschrift"

(Originaltitel: "Politische Gemeinschaftsordnung. Ein Versuch zur Selbstbesinnung des

christlichen Gewissens in den politischen Nöten unserer Zeit" [In der Stunde Null, 1979]).

Dieses rund 130 Seiten starke Schriftstück fasst die Überlegungen der Vordenker zusammen

und beschreibt im Grunde eine Wirtschaftsordnung, die von der Idee und Ausgestaltung dem

Konzept der Sozialen Marktwirtschaft sehr ähnlich ist.

Als einer der protestantischen Väter und wahrscheinlich auch "Erfinder" des Begriffs der

Sozialen Marktwirtschaft (groß geschrieben!) – gilt der Wirtschaftswissenschaftler und

Soziologe Alfred Müller-Armack (1901–1978). Müller-Armack, von Hause aus Nationalökonom

und Konjunkturspezialist führt in der Zeit des Nationalsozialismus‘ intensive

religionssoziologische Studien durch. Zwar war er zunächst vom aufkommenden Faschismus

in Italien Mitte der 1920er Jahre und anschließend in Deutschland begeistert, wandte sich aber

dann, obschon Parteimitglied, von der Nazi-Ideologie ab und war zeitweise sogar Unterstützer

der Bekennenden Kirche. Entsprechend wurde er von der Politik aufs wirtschaftspolitische

Abstellgleis gestellt und begann in Münster, in breit angelegten, freilich nicht so

differenzierten Studien das religionssoziologische Werk Max Webers fortzusetzen. Ausgehend

von diesen machte er sich – im losen Kontakt mit manchen Professoren aus den Freiburger

Kreisen – auch an Überlegungen, wie eine wirtschaftspolitische Nachkriegsordnung in

Deutschland aussehen muss, die die Fehler und damit Gefahren der Vorkriegszeit vermeidet.

Ergebnis dieser Überlegungen ist das Konzept der Sozialen Marktwirtschaft, das er zusammen

mit Ludwig Erhard nach dem Krieg in die Umsetzung bringt. Diese Konzeption, die weitgehend

freie Marktwirtschaft mit einer soliden Sozialpolitik klug verbindet, fand ihren Ausdruck –

freilich nicht zuletzt Dank der Unterstützung durch den amerikanischen Marshall-Plan – nach

der ökonomischen Konsolidierung, im vielzitierten Wirtschaftswunder.

Die Soziale Marktwirtschaft nach Müller-Armack ist Sozialhumanismus unter der Bedingung

der Freiheit, der nicht allein ökonomischen Kriterien folgt, sondern in dem sich der Mensch in

seiner anthropologischen Grundkonstitution – der Offenheit für Geist wie Natur –

verwirklichen kann. Müller-Armack integrierte in die Wirtschaftsordnung Grundelemente der

beiden zuvor antagonistisch gegenüberstehenden Wirtschaftskonzepte: Der Freiheitsgedanke

- Seite 10



des Liberalismus und der soziale Gedanke des Sozialismus. Beide Elemente haben nach

Müller-Armack ihren Ursprung im christlichen Weltbild.

Müller-Armack greift den Begriff des Wirtschaftsstils aus der Debatte auf und interpretiert ihn

neu: Neben der historisch hermeneutischen und damit rekonstruktiven Funktion des Begriffs,

die er für seine religionssozilogische Analyse in Anspruch nimmt, weist der dem Stilbegriff

zugleich ein antizipatorische leitende Funktion zu und macht den Begriff zu einer ethischen

Kategorie.

Der Anbruch des "ethischen Zeitalters"

Lange Zeit bleibt es – trotz solcher gewichtigen Beiträge zur konkreten Ausgestaltung der

Wirtschaftsordnung – ruhig, wenn es um die systematische Ausarbeit einer protestantisch-

evangelischen Wirtschaftsethik geht. Ein Grund dafür dürfte sein, dass in der deutschen

Evangelischen Theologie nach dem Zweiten Weltkrieg lange Zeit Karl Barth (1886–1968) und

die so genannte Dialektische Theologie die Diskussion prägte. Barth rückte die Dogmatik in

den Vordergrund und sieht Ethik nur in ihrer Ableitung aus der Dogmatik. Damit verlieren

ethische Fragen an Bedeutung, Kulturprotestantismus und die konkreten Wechselwirkungen

von Theologie, Gesellschaft und Wirtschaft waren eine No-Go-Area.

Erst der Ansatz des Münchner Systematikers Trutz Rendtorff (1931–2016) mit seiner so

genannten "ethischen Theologie", (Rendtorff 1990: Bd. 1, 7), erstmals vorgelegt im Jahr 1980,

durchbricht die Vorherrschaft der Dogmatik über die Ethik. Rendtorffs Ethik verfolgt – im

Anschluss an Ernst Troeltsch – zunächst einen deskriptiven Zugang und setzt bei der

unmittelbaren Lebenserfahrung des Subjektes ansetzt. Da es die vielen unterschiedlichen

Wertedeutungen sowie die Vielspältigkeit konkurrierender Welt- und Normverständnisse

unmöglich machen, eine evangelische Ethik auf eine bestimmte Dogmatik festzulegen, hebt

Rendtorff die Bedeutung des Christentums vor allem über die Beschreibung ethischer

Grundfragen und -themen hervor. Damit will Rendtorff christliche Ethik anschlussfähig

machen an die allgemeine ethische Diskussion und evangelische Ethik davor bewahren, ins

Binnenkirchliche abzugleiten. Rendtorff ist einer der wenigen theologischen Ethiker, die in der

breiten philosophischen wie wirtschaftlichen Debatte um Ethik ernst genommen wurde, weil

er weder mit dem moralischen Zeigefinger noch einer ab- und ausgrenzenden Appellethik die

Auseinandersetzung mit den gesellschaftlich relevanten Themen suchte. Rendtorff sieht in der

- Seite 11



Wirtschaftsform den "ökonomie-immanenten Ort ethischer Verantwortung" (Rendtorff 1990:

Bd. 2, 111) und misst für die vielfältigen Interdependenzen im nationalen wie internationalen

Handeln der Gerechtigkeit "die Bedeutung eines ethischen Kriteriums für die Rechenschaft

über ökonomisches Handeln" (Rendtorff 1990: Bd. 2, 141) zu.

Damit hatte das, leider nur kurz andauernde "ethische Zeitalter" der Theologie begonnen.

1984 legt der Schweizer Theologe (der zunächst Arbeiter war und erst über den zweiten

Bildungsweg zur Theologie kam) Arthur Rich (1910–1992) eine systematische Wirtschaftsethik

vor. Der Religiöse Sozialismus prägte Arthur Rich schon früh. Zugleich nimmt Rich in

modifizierter Form Gedanken und Ideen des Theologen und Philosophen Paul Tillich

(1886–1965) auf.

Arthur Rich geht es in seiner zweibändigen Wirtschaftsethik zunächst um die Frage, wie

Menschen die drei Grundbeziehungen Ich – Selbst (Individualaspekt), Ich – Du/Ihr (personaler

Aspekt) und Ich/Wir – Es, also zu den Institutionen und Systemen, die wieder auf das

Individuum zurückwirken (ökologischer Aspekt), verantwortlich gestalten können. Dazu

entwickelt Rich zwei Kriterien, die sich konsequent durch seinen Ansatz ziehen und auch die

weitere Diskussion um evangelische Wirtschaftsethik bis heute prägen: Das Sachgemäße und

das Menschengerechte. Sachgemäß ist etwas, wenn es den Anforderungen des Systems und

der damit verbundenen Sachlogik entspricht, menschengerecht weist darauf hin, ob eine

Handlung, ein Thema humanverträglich ist. Beide Kriterien müssen immer wieder in

Beziehung gesetzt werden, beide haben gleichrangige Bedeutung und sind für eine

gelingende Gestaltung des Lebens je gleichwertig zu berücksichtigen. Dass es dabei zu

Konflikten kommt, die nach Kompromissen rufen, ist offensichtlich.

Zur Bewertung der Grundordnungen führt Rich die drei paulinischen Grundbegriffe Glaube,

Liebe, Hoffnung ein. Diese Trias sei auch – so Rich – Grundlage, an der sich auch die Normen

wirtschaftlichen Handelns messen lassen müssen.

Inhaltlich setzt sich Rich auf Basis seiner theoretischen Überlegungen für eine –

wohlverstandene – modern-sozialistisch orientierte Marktwirtschaft ein, die eine

nachfrageorientierte Wirtschaftsordnung ist.

Gleichwohl: Der Ansatz Richs, bei aller Systematik, bleibt bei aller Öffnung zur Welt der

Wirtschaft zu sehr biblischen und theologischen Begriffen und Kriterien verhaftet, als dass er

in der allgemeinen Diskussion um Wirtschaftsethik groß wahrgenommen wird.

- Seite 12



Übersicht: Aktuelle systematische Beiträge

Immerhin: Rich war es gelungen, ein Feld systematisch zu beackern, das bis dato allenfalls ein

Nischendasein führte, eine kleine Nische, die nur wenige wahrgenommen haben. Wieder

brauchte es zu einer weiteren, intensiveren Beschäftigung mit dem Thema Wirtschaftsethik

Impulse von außen, nämlich aus der nicht-theologischen Wissenschaft, um auch die

evangelische Theologie zu einer ernsthaften Auseinandersetzung mit wirtschaftsethischen

Fragen zu bewegen. Hinzu kamen oben beschriebene äußere, politische und gesellschaftliche

Entwicklungen, die wirtschaftsethischen Beiträgen aus der evangelischen Theologie Auftrieb

gaben. Einige Ansätze seien kursorisch erwähnt:

Ulrich Duchrow (geb. 1935), durch sein Engagement beim Lutherischen Weltbund im

internationalen Kontext äußerst versiert, zeigt in seinen Publikationen immer wieder die

negativen Implikationen des kapitalistischen Systems auf, das vor allem die Nordhalbkugel der

Erde prägt, und damit den Süden abhängt. Die Spaltung der Menschheit in eine Welt der

Reichen und eine Welt der Armen sei somit die zwangsläufige Folge, die das

Wettbewerbsprinzip hervorruft. Duchrows Alternative ist eine Wirtschaftsordnung, die sich an

der Nächstenliebe orientiert. Dieses ethische Kriterium leitet Duchrow aus dem Neuen

Testament ab. Wichtig ist für Duchrow zudem die so genannte prophetische Einmischung – in

seiner Sicht die Hauptaufgabe evangelischer Wirtschaftsethik. Deren Ziel müsse es sein, die

aktuelle marktwirtschaftliche Wirtschaftsordnung abzulösen durch ein sozialökologisch

orientiertes Wirtschaftssystem, das demokratisch legitimiert, für alle transparent und vor

allem partizipatorisch organisiert ist. Wie das im Detail zu organisieren ist, bleibt dabei offen.

Insofern überrascht es nicht, dass dieser grundsätzlich systemkritische Ansatz nur in

wohlwollenden Kreisen Anklang fand, in der allgemeinen Wirtschaftsethik-Debatte wurde

Duchrows Ansatz bestenfalls ignoriert.

Günter Meckenstock (geb. 1948) veröffentlicht im Jahr 1997 einen grundlegenden

wirtschaftsethischen Ansatz (Meckenstock 1997). Sein Zugang zu wirtschaftsethischen Fragen

ist ein anthropologischer und liegt in der Verknüpfung von individuellen Interesse des

Menschen mit der zugleich vorhandenen sozialen Bezogenheit. Als Aufgabe der

Wirtschaftsethik sieht es Meckenstock an, dass sie über das christliche Menschenbild, über

das christliche Wirklichkeitsverständnis sowie das daraus resultierende gesellschaftliche

Idealbild Auskunft geben kann. Entscheidend sind für Meckenstock dabei in wirtschaftlicher

- Seite 13



Perspektive der Eigentumsschutz, der Schutz der Armen – damit verbunden auch eine

grundsätzliche Kritik am Reichtum – sowie das Recht des Menschen auf Arbeit. Für diese

wirtschaftlichen Grundbedingungen evangelischer Wirtschaftsethik nennt Meckenstock die

drei Kriterien Geschöpflichkeit, Zeitlichkeit und Gemeinschaftlichkeit. Dementsprechend

müsse evangelische Wirtschaftsethik steht die Funktion eines Korrektivs übernehmen

gegenüber dem Ansatz einer vermeintlichen Eigengesetzlichkeit der Wirtschaft (Meckenstock

1997: 137ff.). Große Aufmerksamkeit erreichte Meckenstock mit diesem stark dogmatisch

geprägten Ansatz nicht.

Auch Eilert Herms (geb. 1940) (Herms 2004) hat sich in einigen Beiträgen zu

wirtschaftsethischen Fragen geäußert. Herms zentrales Anliegen ist die Vermittlungsfähigkeit

zwischen Ökonomie und Ethik. Um dies zu erreichen, setzt auch Herms auf einen

anthropologischen Zugang, der sich zugleich auch mit Argumentationsmuster der

Institutionenökonomik auseinandersetzt. Herms spricht von einem gereiften Selbstinteresse

des Individuums, das als Gegenüber zu dem Argument gesehen werden muss, die

Institutionen hätten sich bereits verselbstständigt. Denn diese Verselbständigung setze – so

Herms – genau dieses gereifte Selbstinteresse voraus. Diese müsse durch Bildung

dahingehend geschärft werden, dass neben dem individuellen Selbstinteresse auch der Blick

für das Gemeinwohl geöffnet wird.

Traugott Jähnichen (geb. 1959) will mit seinen Überlegungen zur Wirtschaftsethik (Jähnichen,

2008) das Grundmodell der Sozialen Marktwirtschaft zu einer ökologisch-sozialen

Marktwirtschaft weiterentwickeln. Darin sieht er den die grundlegende Möglichkeit, ethische

und ökonomische Rationalität miteinander zu vermitteln. Gerade in dieser Vermittlung liege

das, was Evangelische Theologie zur Wirtschaftsethik beitragen könne (Jähnichen 2008: 261ff).

Neben diesen monographischen Ansätzen gibt es mittlerweile zur Legion gewordenen

Aufsätze und Beiträge evangelischer Theolog*innen zu wirtschaftsethischen Fragen.

Exemplarisch erwähnt seien Johannes Fischer (geb. 1947), Ewald Stübinger (geb. 1956),

Heinrich Bedford-Strohm (geb. 1960), Peter Dabrock (geb. 1964), Reiner Anselm (geb. 1965)

sowie Nils Ole Oermann (geb. 1973) – Letzterer legte mit seinem Buch "Anständig Geld

verdienen?" im Jahr 2007 einen interessanten Rundblick zu einer nicht nur protestantisch

motivierten Wirtschaftsethik vor. Die oft interessanten Beiträge bleiben gleichwohl meist auf

der Ebene eines fernen Rufers aus der Wüste, der in der allgemeinen Debatte um

Wirtschaftsethik nicht auf ernsthafte Resonanz stößt und damit in seiner Wirksamkeit weit

- Seite 14



hinter dem zu vermutenden Impetus zurückbleibt.

Die Wirtschaftsethik der Kirche

Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) hat sich in verschiedenen Publikationen zu

wirtschaftsethischen Fragen – meist in Form von Denkschriften – geäußert, die hier kursorisch

durchgegangen werden.

Die Denkschrift von 1962 ("Eigentumsbildung in sozialer Verantwortung") betont, dass alle

Menschen gleich sind und beruft sich dabei auf die dem Menschen grundsätzlich zugeeignete

Freiheit, die zugleich immer auch Verantwortung bedeute. Das Leben der Menschen im

wirtschaftlichen Kontext bedeutet – so die Denkschrift – immer auch leben in Abhängigkeit –

und gerade diese gegenseitigen Abhängigkeiten steigerten die Verantwortung des

Individuums am Gemeinwohl mitzuarbeiten. Gemeinwohl heißt dabei auch, dass sich alle –

Staat, Verbände, Institutionen – um eine gerechte Eigentumsverteilung kümmern sollten,

wobei die Verfasser der Denkschrift skeptisch sind gegenüber allzu starken Eingriffen des

Staates. Andererseits ist das Bekenntnis zum marktwirtschaftlichen Prinzip eher zögerlich.

In der Denkschrift "Leistung und Wettbewerb" von 1978 fordern die Verfasser, die

gesellschaftliche Ordnung kontinuierlich weiterzuentwickeln und zu verbessern. In dieser

Denkschrift öffnet sich die EKD dem Leistungs- und Wettbewerbsprinzip (wofür es vor eher

politisch links orientierte Kreisen erhebliche Kritik gab) und setzt sich für gleiche

Aufstiegschancen ein. Eingriffe seitens des Staates seien nur dann zulässig, wenn die fairen

Regeln nicht eingehalten werden. Gleichwohl betont die Denkschrift auch die Ambivalenz von

Leistungs- und Wettbewerbsprinzip: Beides müsse immer je instrumentell und

nichtverabsolutiert verstanden werden. Gerade mit diesem instrumentellen Verständnis des

Wettbewerbsprinzips knüpfen die Verfasser an Vordenker der Sozialen Marktwirtschaft an, die

dem Marktprinzip stets diesen nur instrumentellen (und nicht absoluten) Charakter

zugeschrieben hatten. Man müsse, so die Denkschrift, vor allem die ethisch vertretbaren Ziele

und Zwecke individueller Leistung je neu in den Vordergrund rücken. Auch der

Wachstumsbegriff wird aufgegriffen, gleichwohl nicht nur im wirtschaftlichen Kontext

interpretiert, sondern auch auf das soziale Miteinander und die sittlichen Werte bezogen. An

diesem Wachstum mitzuwirken, sei Aufgabe der Kirche.

Interessant ist die Denkschrift in der Hinsicht, dass die EKD hier erstmals das Leistungs- und

- Seite 15



Wettbewerbsprinzip positiv aufnimmt, solange in der Ausübung derer Fairness untereinander

und Solidarität miteinander gewährleistet seien.

1991 publiziert die EKD die Denkschrift "Gemeinwohl und Eigennutz". Darin setzen sich die

kirchlichen Autoren grundsätzlich mit der Sozialen Marktwirtschaft auseinander. Die EKD

bekennt sich zu deren Erfolgen und stellt das Konzept – nachdem sie ihm lange skeptisch

gegenüberstand – nun als ein integratives und kompromissstarkes Modell dar. Weil sie

demokratietauglich sei und Freiheit zur Nächstenliebe gewähre, sei sie auch aus christlicher

Perspektive zu bejahen. Zugleich fordern die Autor*innen, dass die dynamische

Weiterentwicklung der Sozialen Marktwirtschaft weiter betrieben wird. Damit zielen die

Autoren darauf ab, dass die Soziale Marktwirtschaft kein starres Konzept ist, sondern sich an

die aktuellen gesellschaftlichen Entwicklungen anpassen muss.

1997 legen die EKD und die Katholische Bischofskonferenz das gemeinsame Wort "Für eine

Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit" vor (

https://www.ekd.de/sozialwort_1997_sozial1.html, zuletzt aufgerufen am 23.05.20).

Interessant ist bei diesem Papier vor allem der Entstehungsprozess: Zunächst nämlich hatten

die beiden Kirchen einen Entwurf des Papiers in die gesellschaftliche Diskussion gegeben und

in einem Konsultationsprozess um breite Rückmeldung geworben. Diese kam auch und löste,

auch in Wirtschaftskreisen eine durchaus ernst zu nehmende Debatte um wirtschaftsethische

Fragen aus, zu denen auch die Kirchen Impulse geben könne. Die verschiedenen Beiträge aus

dieser Debatte wurden gesammelt und ausgewertet und erst dann das finale Papier

veröffentlicht. Ein Coup, der den Kirchen große Aufmerksamkeit in der wirtschaftsethischen

Debatte einbrachte – auf einmal waren die Kirchen auch für Vertreter*innen der Wirtschaft

ernstzunehmende Gesprächspartner auf Augenhöhe, die nicht nur mit dem moralischen

Zeigefinger daherkommen. Bedauerlich, dass diese Form des gesellschaftlichen Diskurses

seitens der Kirche nicht Schule gemacht hat.

In dem finalen Papier sehen sich die Kirchen als Vertreterinnen der Vernunft gegenüber

Bestrebungen, einen der zwei Pfeiler der Sozialen Marktwirtschaft (Wettbewerbs- und

Sozialprinzip) einseitig zu belasten. Auch in diesem Papier fordern die Verfasser*innen wieder,

dass sich die Soziale Marktwirtschaft – in Aufnahme des Müller-Armackschen Diktums vom

"dynamischen Charakter der Sozialen Marktwirtschaft" – stets weiterentwickeln muss,

insbesondere im Blick auf das weltweite Wirtschaften. Auch die ökologische Perspektive

bekommt mehr Prominenz, war doch seit der Rio-Deklaration von 1992 der Begriff

- Seite 16

https://www.ekd.de/sozialwort_1997_sozial1.html


Nachhaltigkeit in den Vordergrund gerückt.

Die Bekämpfung der Armut ist Thema der EKD-Denkschrift "Gerechte Teilhabe. Befähigung zu

Eigenverantwortung und Solidarität" von 2006 (

https://www.ekd.de/denkschrift_gerechte_teilhabe.htm, zuletzt aufgerufen am 25.05.20). Die

Autoren tragen hier in kritischer Sicht der Entwicklung Rechnung, dass sich im Zuge der in den

1990er und 2000er Jahren Fahrt aufnehmenden Globalisierung die wirtschaftspolitischen

Schwerpunkte auch in Deutschland verschoben hatten. Verteilungsgerechtigkeit müsse neu

definiert werden, der Staat müsse sich aktiver in das wirtschaftliche Geschehen einmischen,

um für Bürger*innen gleiche Bildungsmöglichkeiten offen zu halten. Es solle garantiert

werden, dass die Menschen in einer Gesellschaft sich mit ihren unterschiedlichen Begabungen

und Talenten in die Gemeinschaft einbringen können. Um das zu erreichen müssten

Wirtschafts- und Sozialpolitik wieder enger verzahnt werden. Es wird sogar der Gedanke,

Sozialsysteme über Steuern (statt über Lohnbeschäftigung) zu finanzieren, positiv

aufgenommen. Aufgabe von Christinnen und Christen, so die Denkschrift schließlich, sei es,

sich gegen Armut und für mehr Verteilungsgerechtigkeit einzusetzen. Wie so viele

Denkschriften vorher, bleibt auch diese stark auf der Appellebene und verschwindet, von der

Öffentlichkeit kaum bemerkt, alsbald in den Bücherregalen kirchlich interessierter Kreise.

Etwas mehr Aufmerksamkeit erreichte die 2008 erschienene, durchaus umstrittenen

Denkschrift "Unternehmerisches Handeln in evangelischer Perspektive" (

https://www.ekd.de/unternehmerisches_handeln.htm, zuletzt aufgerufen am 23.05.20). Darin

starten die Verfasser*innen den Versuch, die kirchliche Position gegenüber Wirtschaft und

Unternehmen neu zu definieren. So würdigen die Autor*innen wirtschaftliches Handeln,

insbesondere der Unternehmerinnen und Unternehmer für Innovation, Wertschöpfung und

Gemeinwohl. Mit Rekurs auf die theologisch reklamierte Freiheit des Menschen würde auch

der christliche Glaube dazu beitragen, dass sich unternehmerisches Handeln entwickeln kann.

Das Miteinander von Unternehmer*innen und Arbeitnehmer*innen wird in der Denkschrift

betont, zudem mahnen die Autor*innen, Arbeitsplätze zu schaffen und zu erhalten.

Mitbestimmung und Mitverantwortung seien wichtige Faktoren im wirtschaftlichen

Miteinander. Auch auf Fragen des Kapitalmarktes gehen die Autor*innen ein und fordern

Transparenz, verstärkte staatliche Kontrolle sowie eine engagierte Selbstverpflichtung der

Wirtschaftssubjekte. An manchen Stellen lehnen sich die Autor*innen weit aus dem Fenster:

So gibt es in der Denkschrift einige Passagen, in denen die Autoren für einen weitgehenden

- Seite 17

https://www.ekd.de/denkschrift_gerechte_teilhabe.htm
https://www.ekd.de/unternehmerisches_handeln.htm


Rückzug des Staates aus der Wirtschaft plädieren (EKD 2008, 52f). Rasch kam die Kritik, die

EKD würde hier einem wirtschaftlichen Liberalismus das Wort reden (vgl. Duchrow 2008).

Die Kritik blieb nicht unerhört: Angesichts der Verwerfungen durch die Finanzkrise publizierte

die EKD ein Jahr später zwar nicht eine erneute Denkschrift, so aber doch ein "Wort des Rates

der EKD" mit dem dramatischen Titel "Wie ein Riss in einer hohen Mauer"

(https://www.ekd.de/ekdtext_100.htm, zuletzt aufgerufen am 23.05.20). Eigene

Fehleinschätzungen wirtschaftspolitischer Entwicklungen werden zerknirscht eingeräumt. In

pathetischer Sprache kritisieren die Autoren darin das kapital- und finanzorientierte

Wirtschaftssystem. Erneut rufen sie nach einer Neuausrichtung der Sozialen Marktwirtschaft.

Außerhalb kirchlicher Kreise fand dieses Wort kaum Beachtung.

c. Nichttheologische Ansätze

Für die folgende kurze Darstellung einiger nichttheologischer Ansätze der Wirtschaftsethik

wird die Unterscheidung von Georges Enderle in Mikro-, Meso- und Makroebene zu Grunde

gelegt.

Mikroebene: Perspektive Individuum

Der Schweizer Peter Ulrich (geb. 1948), Direktor des 1989 gegründeten Instituts für

Wirtschaftsethik an der Hochschule St. Gallen/Schweiz, stützt sich in seiner

wirtschaftsethischen Konzeption auf die Diskursethik von Jürgen Habermas (geb. 1929) und

Karl-Otto Apel (1922–2017). Ulrich setzt damit – schematisiert man grob – zunächst beim

individuellen Verhalten an. Ulrich bemüht sich, das Handeln der Führungskraft wie des

Unternehmens in der Wirtschaft auf ethisch-vernünftige Grundsätze zu stellen, ganz in

Anlehnung an einen positiv rezipierten Kantianismus. Zunächst fragt Ulrich, was denn die

ökonomische Rationalität (also die handlungsleitenden Prinzipien) mit der ethischen

Rationalität verbindet. Ulrich geht es nicht darum, die handlungsleitenden Prinzipien der

Wirtschaft gegen die handlungsleitenden Prinzipien von Ethik auszuspielen. Vielmehr ist Ulrich

bemüht, den Vermittlungs- bzw. Anknüpfungspunkt für beide Seiten zu finden. Er bemüht sich

also um eine Integration beider handlungsleitender Prinzipien. Deswegen wird Ulrichs Ansatz

auch integrative Wirtschafts- und Unternehmensethik genannt.

Die Integration vollzieht Ulrich so, dass er die handlungsleitenden Prinzipien von Wirtschaft

- Seite 18

https://www.ekd.de/ekdtext_100.htm
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik


und Ethik in ein Hierarchieverhältnis bringt. Genau betrachtet ist also Ulrichs Ansatz mehr

Hierarchisierung, nicht wirkliche Integration. An oberster Stelle steht das Handeln nach

kommunikativ-ethischen Leitprinzipien, die auch ökonomische Handlungsprinzipien in sich

aufnehmen. Das heißt: Eine rein wirtschaftlich geprägte Sichtweise muss mit ethischen

Gedanken angereichert werden. Konkret: Eine Führungskraft soll neben den wirtschaftlichen

Regeln gleichzeitig immer die ethisch-kommunikativen Ziele vor Augen haben. Unternehmen

sollen nach Ulrich ihre gesellschaftliche Mitverantwortung aktiv wahrnehmen. Ulrich will eine

republikanische Wirtschafts- und Unternehmensethik (republikanisch von lat. res publica =

öffentliche Sache). Das heißt: Jedes Unternehmen hat als gesellschaftliche Institution nach

außen hin eine öffentliche Mitverantwortung. Unternehmensintern fordert Ulrich einen

kommunikativen und partizipativen Führungsstil im Unternehmen. Mitarbeitende sollen an

Entscheidungsprozessen teilnehmen.

Ulrichs Bemühen geht dahin, die Diskrepanz zwischen Ideal und Wirklichkeit so gering wie

möglich zu halten. Er appelliert an die Vernunft der Wirtschaftsbürger*innen sowie an die

Vernunft der Unternehmen, keine Trittbrettfahrerhaltung einzunehmen. Unter

Wirtschaftsbürger*innen versteht Ulrich autonome Subjekte, die zum gleichberechtigten,

öffentlichen Dialog in einer freien Bürgergesellschaft fähig sind. Diese vernünftige Freiheit der

Subjekte steht nach Ulrich über der Ökonomie.

Für die Wirtschaftsethik sieht Ulrich drei Orte: In der Wirtschaftsbürger*innenethik, in der

Ordnungsethik und in der Unternehmensethik. Seine Ethik für eine freie

Bürger*innengesellschaft verlässt den Raum reiner Wirtschaftsethik und nähert sich dem

Bereich der politischen Ethik. Die Wirtschaftsbürger*innenethik zeichnet sich nach Ulrich

durch die zeitgenössischen Bürgerrechte, durch Bürger*innensinn, d.h. die praktizierte

Mitverantwortung der Bürger*innen, die nicht zwischen privatem und öffentlichem Leben

trennen, sowie durch eine Zivilisierung des Marktes aus. Letztere Kennzeichen der Ulrichschen

Wirtschaftsbürgerethik sind als Postulate, nicht als faktische Zustandsbeschreibungen zu

verstehen.

Der emeritierte Erlanger Professor für Betriebswirtschaftslehre und Unternehmensführung

Horst Steinmann (geb. 1936), erster Vorsitzender des Deutschen Netzwerks Wirtschaftsethik

(DNWE), vertritt einen ähnlichen Ansatz wie Peter Ulrich, allerdings mit einigen Modifikationen.

Auch bei Steinmann taucht der Begriff republikanische Unternehmensethik auf. Steinmann

geht in seinem unternehmensethischen Ansatz davon aus, dass das wohlverstandene

- Seite 19

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik


Gewinnprinzip in Wirtschaftssystemen allgemein anerkannt sei. Also müsse auch eine

Wirtschaftsethik dieses Gewinnprinzip als Funktionsmechanismus der Wirtschaft anerkennen.

Damit ist nach Steinmann klar, dass man bei Wirtschaftsethik nicht mehr nach den Motiven

der Akteure fragen braucht: Wird das Gewinnprinzip als Funktionsmechanismus anerkannt, ist

das Motiv, die Intention der in der Wirtschaft Agierenden hinreichend geklärt, denn sie wollen

Gewinn machen.

Worauf hat dann Ethik zu achten? Steinmann fordert, dass sich Unternehmensethik vor allem

auf die Folgen der Handlungen von Führungskräften und Unternehmen konzentrieren soll.

Also lautet vereinfacht die Grundsatzfrage der Unternehmensethik in der Steinmannschen

Interpretation: Was kommt dabei heraus, wenn ein Unternehmen – geleitet durch das

Gewinnprinzip – im gesellschaftlichen Raum handelt? Steinmann möchte erreichen, dass alle

Handlungen innerhalb einer Gesellschaft friedlich koordinierbar sind. Die Orientierung an der

Idee des Friedens ist bei Steinmann grundlegend. Diese friedliche Koordination der

Handlungen, die langfristig zu einem guten Ergebnis für alle führen soll, kann aber nach

Steinmann nicht nur über die Rahmenordnung – konkret: den Staat, Gesetzgeber – erfolgen,

sondern müsse zugleich von den Unternehmen kommen. Auch in Unternehmen könne und

müsse mithin Moral angesiedelt werden. Unternehmen seien nicht nur dazu angehalten, sich

an die bestehenden Gesetze zu halten, sondern müssen nach Steinmann auch ihr Handeln

nach innen wie nach außen an dem Friedensgrundsatz ausrichten. Die Strategien und

Handlungen der Unternehmen müssen öffentlich, gesellschaftlich konsensfähig sein.

Deswegen ist auch bei Steinmann von einem republikanischen Ansatz zu sprechen.

Das Ziel der Unternehmensethik Steinmanns ist, dass die Unternehmen von dem

erwirtschafteten Gewinn auch sozialverträglichen Gebrauch machen. In Konfliktfällen, wenn

also wirtschaftliches Handeln mit ethischen Maßstäben oder der öffentlichen Meinung

kollidiert, ordnet Steinmann über diesen Konflikt das grundlegend über allem stehende

Friedensprinzip. Normalerweise bedürfe es einer solchen Regelung des unternehmerischen

Handelns durch das Friedensprinzip nicht, denn im Normalfall handeln Unternehmen nach

dem Gewinnprinzip, das ja vorab als legitimiert bestimmt wurde. Nur im Konfliktfall, wenn

etwa die Folgen einer Handlung zu negativen externen Effekten führen, bedarf es nach

Steinmann dieses Korrektivs durch das Friedensprinzip. Um also solche sozialverträglichen

Strategien für ein Unternehmen zu entwickeln, müssen Unternehmen auch intern

kommunikativ arbeiten, und einseitige Kommunikationsstrukturen zugunsten eines Dialoges

- Seite 20

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik


aufbrechen.

Mesoebene: Perspektive Unternehmen

Der Schweizer Georges Enderle, der derzeit in den USA lehrt, ist vor allem dadurch bekannt

geworden, dass er zwischen Mikro-, Meso- und Makroebene der Wirtschaftsethik

unterscheidet. Die Mikroebene bezeichnet das Handlungsfeld des Individuums (Manager*in,

Unternehmer*in), die Mesoebene die der Institution (Unternehmen) und die Makroebene, die

des Systems (wirtschaftliche Rahmenordnung). Enderle sieht, dass die Ökonomie alleine nicht

zum gewünschten Zustand des Wohles aller führt. Das macht für ihn Ethik notwendig. Ethik ist

nach Enderle auf allen drei Ebenen möglich und nötig; sie dürfe sich aber nicht mit der reinen

Beschreibung der Problemstellungen begnügen, sondern müsse sich auch normativ in das

Wirtschaftsgeschehen einschalten.

Auch Enderle will das Verständnis von Ethik und das Verständnis von Ökonomie näher

aneinander bringen, bis hin zur Integration. Allerdings geschieht dies bei Enderle weniger auf

der theoretischen Ebene, als vielmehr in praxisorientierten, anwendungsbezogenen Fragen. In

seinen Veröffentlichungen konzentriert sich Enderle insbesondere auf das moralische

Verhalten der Unternehmen, ist also – nach der hier eingeführten Unterscheidung – ein

klassischer Vertreter der Unternehmensethik.

Josef Wieland (geb. 1951) aus Konstanz konzentriert sich in seinem Ansatz ebenfalls auf die

Unternehmensethik, aber mit einer anderen Richtung: Er wendet sich dagegen, wirtschaftliche

Zusammenhänge wieder in die Ethik einzubeziehen. Zugleich aber sieht auch Wieland die

Notwendigkeit von Ethik, weil die externen Effekte des Wirtschaftens nicht überall nur

positiver Natur sind. Wieland versucht eine Ethik zu entwickeln, die sich nicht gegen die

Wirtschaft entwickelt, sondern die sich als anschlussfähig erweist. Er möchte deutlich machen,

dass Moral durchaus auch ökonomisch positive Effekte mit sich bringen kann. So senkt zum

Beispiel moralisches Verhalten und Vertrauen die Transaktionskosten. Den Ort für Ethik in der

Wirtschaft sieht Wieland vor allem in den Unternehmen. Für Unternehmen nämlich schafft

Ethik nach Wieland zusätzliche Handlungsmöglichkeiten. Wie sich – so Wieland – mittlerweile

in Amerika zeigt, wird dort Ethik nicht als eine Einschränkung, sondern als wichtiger

Bestandteil firmeninternen Managements eingesetzt, ist zum integralen Bestandteil

unternehmerischen Handelns geworden. Dieses Ziel gilt es nach Wieland, auch in Europa zu

- Seite 21

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik


erreichen. Neuerdings konzentriert sich Wieland darauf, in Unternehmen sogenannten Ethik-

Management-Systeme einzuführen, wie es bereits erfolgreich bei der bayerischen

Bauwirtschaft praktiziert wurde.

Makroebene: Perspektive System

Einer der frühesten Vertreter wirtschaftsethischer Gedanken auf Basis der Systemebene ist

der Konzeptor der Sozialen Marktwirtschaft in Deutschland, Alfred Müller-Armack (1901 bis

1978). Müller-Armack, im Jahre 1925 einer der jüngsten Privatdozenten Deutschlands,

versucht in seiner sozioökonomischen Theorie einer Sozialen Marktwirtschaft, Elemente von

Ethik mit Elementen der Wirtschaft zu verbinden. Deswegen trägt seine Konzeption auch den

von ihm erfundenen Begriff: Soziale Marktwirtschaft. Was heißt das?

Für Müller-Armack muss das Markt- und Wettbewerbsprinzip, also das Wechselspiel von

Angebot und Nachfrage, inneres Funktionssystem einer wirtschaftlichen Ordnung sein.

Zugleich sieht Müller-Armack, dass der Wettbewerb alleine nicht genügt, da durch ihn

Ungerechtigkeit und Ungleichgewichte entstehen können. Denn der Wettbewerb ist nur für

die gerecht, die an ihm teilnehmen können. Andere, die nicht an ihm teilnehmen können,

etwa die Jugend, Ältere, Arbeitslose oder die nächsten Generationen, bleiben mit ihren

Interessen außen vor. Deswegen muss der Wettbewerb in eine Rahmenordnung eingebunden

werden, die soziale Elemente in sich aufnimmt, und damit dem reinen Wettbewerbsprinzip ein

gleichberechtigtes Pendant bildet. Erst in diesem Wechselspiel von staatlich vollzogener und

getragener Sozialpolitik und individuell gestaltetem, in eine Rahmenordnung eingebrachtem

Wettbewerb, kann sich nach Müller-Armack eine gerechte Wirtschaftsordnung entwickeln.

Unternehmensethik als eigenständiger Bereich ist deshalb für Müller-Armack nicht von

Bedeutung, da diese bereits in der Rahmenordnung integriert ist. Unternehmensperformance

und -politik kann – in einer sozial geregelten Marktwirtschaft – nur nach den Werten und

Zielen der Sozialen Marktwirtschaft ausgerichtet sein. Müller-Armacks Ansatz ist also

systembezogen, wenngleich er der Überzeugung ist, dass es nur in einem Zusammenwirken

von individuellem Stil und dem Stil eines Unternehmens zu einem umfassenden

Wirtschaftsstil kommen kann, der für alle ausgleichend Freiheit und Gerechtigkeit sichert.

Der Volkswirtschaftler und Philosoph Karl Homann (geb. 1943), der in Ingolstadt den ersten

Lehrstuhl für Wirtschafts- und Unternehmensethik in Deutschland besetzt hatte, richtet

seinen wirtschaftsethischen Ansatz stark ökonomisch aus. Das heißt: Homann versucht, Ethik

- Seite 22

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik


auf die Ökonomie aufzubauen, die Moral aus der Wirtschaft zu rekonstruieren. Zunächst wirft

Homann dabei einen Blick auf den Bereich (Subsystem) Wirtschaft. Was ist das eigentliche

Element und das eigentliche Problem der Wirtschaft? Homann sieht das im sogenannten

Gefangenendilemma.

Kerngedanke des Gefangenendilemmas ist die These, dass zwei Individuen nicht das Handeln

realisieren können, das für beide wünschenswert ist, obwohl es eigentlich vom

Grundgedanken her möglich sein müsste: Alle Anbieter auf dem wettbewerblich geprägten

Markt haben das Interesse, ihre Produkte zu möglichst hohen Preisen zu verkaufen, um

Umsatz und Gewinn zu steigern. Dies wäre auf Seiten der Anbieter die optimale Lösung. Eine

gemeinsame Absprache (Kartellbildung) ist aber gerichtlich verboten. Im Markt eröffnet sich

immer die Möglichkeit für den einzelnen Anbieter, die hohen Preise der Gemeinschaft durch

individuelle Preise weit zu unterbieten und sich dadurch – wenigstens vorübergehend – einen

Marktvorteil zu schaffen.

Es bringt nun auch nichts, so Homann, mit moralischen Appellen an die Agierenden in der

Wirtschaft zu treten, da dies nur dazu führen würde, dass unter Umständen der- oder

diejenige, der oder die auf diese moralischen Appelle positiv reagiert, sich im Wettbewerb

Nachteile verschafft. Außerdem würden die meisten Appelle – auch wenn sie rational

einsichtig sind – von Einzelnen oft nicht ernst genommen werden. Ein von Homann häufig

genanntes Beispiel ist der Benzinpreis, auch wenn er, wie er betont, nicht für eine solche

Maßnahme ist: Eigentlich ist es allgemein anerkannt, dass viel Autofahren der Umwelt schadet

und wir damit auch langfristig das Überleben des Planeten gefährden. Individuelle Appelle an

die Autofahrer bringen nach Meinung Homanns systematisch nichts; erst wenn der

Benzinpreis staatlicherseits hochgesetzt wird, würde das Individuum sein Verhalten ändern.

Dabei handelt das Individuum wiederum aus Vorteils- und wohlverstandenen

Eigennutzkalkülen: Wenn der Benzinpreis hoch ist, wird es schnell im Geldbeutel spürbar,

wenn viel gefahren wird. Um den Eigennutz zu verfolgen, also in besagtem Beispiel den

eigenen Geldbeutel zu schonen, wird sich das Individuum jede Autofahrt überlegen.

Wie ist aber dann ethisches Verhalten nach Homann in die Wirtschaft einbringbar? Moral und

Ethik müssen nach Homanns Meinung weg von den individuellen Handlungsmotiven hin zu

einer Ebene gebracht werden, die das Handeln von außen steuert, also in die Rahmenordnung

der Wirtschaft. "Kein Gesinnungswandel ohne Bedingungswandel", ist ein häufig zitierter Satz

Homanns.

Homann vollzieht damit die sogenannte institutionentheoretische Wende in der

- Seite 23



Wirtschaftsethik. Wirtschaftsethik wird nicht nach dem individuellen Verhalten des

Individuums ausgerichtet (Tugendethik), sondern wird weitgehend auf die rahmengebende

Institution verlagert.

Es geht aber Homann nicht darum, Moral und Wirtschaft, Ethik und Ökonomie gegeneinander

auszurichten, sondern nach seiner Meinung müssen sie in ein ganz nahes Verhältnis

zueinander gebracht werden. Dies könne nur dann gelingen, wenn klassische ökonomische

Begriffe von allen monetären Nebengedanken befreit werden. Je weiter Begriffe wie Kosten

und Nutzen gefasst werden, desto eher seien sie kompatibel mit moralischen Ansprüchen.

Wird Moral in der Rahmenordnung verankert (das heißt konkret in Gesetzen, Anreizsystem,

Verordnungen), dann komme es auch dem Gesamtnutzen der Wirtschaft und der Gesellschaft

zugute. Homann vergleicht sein System mit einem Fußballspiel: Ein Fußballspiel braucht

Regeln, damit es funktionieren kann. Ohne Regeln gäbe es kein funktionierendes Spiel.

Innerhalb dieser Regeln aber kann jede Mannschaft ihre Spielzüge frei gestalten. Die Rolle des

Schiedsrichters, also desjenigen, der auf die Einhaltung der Regeln achtet, müsse in der

Gesellschaft der Staat in seiner gesetzgeberischen und anreizschaffenden Kompetenz

übernehmen. Beide Elemente sind Homann wichtig. Es geht ihm also nicht darum, nur

restriktiv über Gesetze die Wirtschaft zu regeln, sondern auch positiv über Anreizsysteme.

Moral soll nach Homann nicht als Einschränkung des wirtschaftlichen Handelns, sondern

zuallererst als Ermöglichung dienen. Wenn sich nämlich alle – bei entsprechenden Spielregeln

– im guten Sinne nach Wettbewerbsvorstellungen verhalten würden, führt dies nach Homann

auch zu einer allgemeinen Steigerung des Wohlstandes. Auf Basis der Rahmenordnung

(Regeln, Institutionen und Bedingungen eines sozialen Gefüges), muss Ethik nach Homann als

Bedingungsethik (Ordnungsethik, Institutionenethik) formuliert werden.

Damit ist klar, welchen Spielraum Homann der Unternehmensethik einräumt: Unternehmen

können und sollen dort moralisch handeln, wo die Rahmenordnung Defizite aufweist. Eine

Rahmenordnung kann nicht alle Bereiche des Handelns abdecken. In diesen Bereichen, in

denen die Reglementierung durch die Rahmenordnung nicht greift, ist nach Homann eine

eigenständige Unternehmensethik möglich. Ethik bezieht sich aber nun nicht mehr auf die

Bedingungen, sondern auf die Handlungen. Hier müsse Ethik als Anreizethik formuliert

werden. Die Unternehmen müssen von der Gesellschaft mit ins ethische Boot genommen

werden, es müssen Anreizsysteme geschaffen werden, dass die Unternehmen in den Lücken

der Gesetze eigenständig ethisches Gedankengut verwirklichen. Dies könne in Form von

Kodizes oder Selbstverpflichtungen geschehen, denen Homann eine nicht zu unterschätzende

- Seite 24

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/unternehmensethik


Bedeutung beimisst. Allerdings – und das ist nach Homann noch einmal zu betonen – nur in

den Bereichen, wo die Rahmenordnung Defizite aufweist. In den anderen Fällen werden

ethische Fragen des Unternehmens in der Rahmenordnung mitabgedeckt.

a. Grundsatzfragen

Die Debatte um Wirtschaftsethik muss auf der theoretischen Ebene die analytische

Differenzierung der Systeme in ihrer Ausgangsdiskussion zur Kenntnis nehmen und zu einer

gleichberechtigten Integration bringen, andernfalls gerät sie in Gefahr, die eine Rationalität

der anderen zu oktroyieren. Das würde entweder zu einer Funktionalisierung der Moral zu

Gunsten der Ökonomie oder zum Moralismus führen. Zugleich muss sie die praktischen

Anforderungen der in der Wirtschaft agierenden Menschen, die nach Orientierung in diesem

Handeln fragen, Rechnung tragen. Zur Lösung dieser doppelten Aufgabenstellung kann ein

anthropologischer Ansatz gewählt werden, da das Individuum an mehreren

Kultursachbereichen Anteil hat und sie gestaltet. Ein solcher Ansatz gelingt dann, wenn

Wirtschaftsethik als Stilfrage formuliert wird. Dabei muss Ziel sein, ausgehend vom

Individuum nach dem für alle wünschenswerten Lebensstil zu fragen, der die Bereiche der

Ökonomie, der Ethik wie anderer öffentlicher und privater Bereiche einschließt. Kriterien

hierfür wären die menschliche Vernunft auf Basis eines wohlverstandenen Kategorischen

Imperativs Kantischer Prägung, als einer rationalen Interpretation des christlichen

Doppelgebots der Liebe und des für viele Religionen bindende Gebot der Nächstenliebe.

Auf Basis des Stilbegriffs ist es möglich, einen antizipierten, wohlgelingenden Lebensstil als

sozioökonomischen Imperativ für die Gegenwart zu formulieren und an seiner Ausgestaltung

zu arbeiten. Konkret kann das Konzept der Sozialen Marktwirtschaft als Wirtschafts- und

Gesellschaftsstil der Moderne formuliert werden. Müller-Armack beschrieb die Soziale

Marktwirtschaft als ein immer der "Gestaltung ausharrender Stilgedanke", der damit zum

Thema der Ethik wird. Das Stilkonzept bewahrt die Eigendynamik (nicht: Eigengesetzlichkeit)

der Kultursachbereiche und schließt die unterschiedlichen Adressatenebenen (individueller

Lebensstil, institutioneller Unternehmensstil, systemischer Wirtschaftsstil) in

gleichberechtigter Form ein. Als zukünftige Herausforderung gilt insbesondere für die

praktische Wirtschaftsethik, Antworten auf die sich durch die internationalen

Herausforderungen ergebenden Fragen konkrete Antworten zu finden, die über die

- Seite 25



Appellebene hinausgeht.

Der Stilbegriff, wie er von Müller-Armack neu gedeutet wurde, macht es möglich, die in der

allgemeinen Diskussion mittlerweile als selbstverständlich verstandene Differenzierung in

Individualebene ("Führungsstil"), Institutionenebene ("Charakter eines Unternehmens") wie

Systemebene ("Wirtschaftsstil") aufzugreifen und dabei, auf Basis einer wohl verstandenen

evangelischen Anthropologie, die sich der Freiheit, aber auch der Begrenztheit menschlichen

Dasein bewusst wird, aufzunehmen. Zugleich bietet der Stilbegriff in einer antizipatorischen

Funktion, eine spezifisch evangelische Kategorie, gelingendes Leben in seiner Vielschichtigkeit

als sozioökonomischen Imperativ zu formulieren.

b. Die großen wirtschaftsethischen Themen

Die ökonomische Globalisierung verlangt die Klärung der Rolle der Wirtschaftsethik in diesem

Prozess, insbesondere im Blick auf die internationalen Finanzmärkte und die globale

Klimakrise. Dabei könnten gerade bei der Klimathematik ökonomisch Mechanismen, so sie

denn seriös angewendet werden, eine klimapositive Wirkung haben. Darüber hinaus stehen

Fragen der Gleichberechtigung, der Inkulturation, der Kulturvermischung, des interreligiösen

Dialoges, aber auch Fragen von internationalen Sozialstandards und der Unterdrückung von

Minderheiten sowie der Entwicklungs- und Entschuldungspolitik auf der Tagesordnung. Um

dabei die Appellebene zu verlassen, erscheint es nötig, zunehmend mit gesetzlichen und

organisatorischen Regeln auf internationaler Ebene die negativen, mittlerweile für viele

Menschen lebensbedrohlichen Effekte menschlichen Wirtschaftens wenn nicht einzustellen,

so doch einzudämmen.

Hier stellt sich gleichwohl die Frage, ob es überhaupt noch Kontrollmöglichkeiten für

wirtschaftliches Handeln gibt. Den Nationalstaaten ist diese Rolle abhanden gekommen, sie

sind mittlerweile längst Teil des großen Spiels, wenn Firmen mit dem Lockmittel niedriger

Steuern oder Standortvorteile angelockt werden. Auch die Staaten stehen im wirtschaftlichen

Wettbewerb und haben somit ihre Kontrollfunktion quasi verwirkt.

Bleiben die supranationalen Organisationen, die aber derzeit durch (auch wirtschaftlich

motivierte) Nationalismen der Mitgliedsstaaten gelähmt werden, sei es auf europäischer, sei

es auf internationaler Ebene.

Dabei steht derzeit alles auf dem Spiel.

- Seite 26



c. Konkretionen

In der Praxis lassen sich – ausgehend von den drei Ebenen Mikro, Meso, Makro – für die

Wirtschaftsethik aktuell beispielhaft folgende praktische Themen auflisten:

Mikro-Ebene: Individuum

Führung:

Welche Werte sind für mich als Führungskraft leitend?

Wie schaffe ich mitarbeiter*innen-gerechte Führung?

Welche Werthaltungen bringe ich als Mitarbeiter*in in eine Organisation ein?

Wie verhalte ich mich als Mitarbeiter*in in einer Organisation?

etc.

 

Konsumentenethik

Wie verhalte ich mich als Konsument*in in einer Überflussgesellschaft auf der

Nordhalbkugel angesichts der gegenteiligen Situation auf der Südhalbkugel?

Welche Produkte kaufe ich – was kann ich mir leisten?

Welches Konsumverhalten lege ich grundsätzlich an den Tag?

Wie organisiere ich meinen persönlichen Ressourcenverbrauch angesichts des

Klimawandels, auf was bin ich bereit zu verzichten, wo bin ich bereit, mehr zu zahlen –

wenn ich es mir leisten kann?

etc.

 

Meso-Ebene: Unternehmen

Organisationskultur

Welche Leitlinien, welche Werte sollen in der Organisation gelten?

Wie ist der Umgang miteinander?

Welche Entwicklungsmöglichkeiten bietet die Organisation ihren Mitarbeiter*innen?

etc.

- Seite 27



Geschäftsgebaren

Wie geht die Organisation um mit Bestechung und Bestechlichkeit?

Wie ist das Verhältnis von Compliance- und Integrity-Management?

Welche Preispolitik betreibt das Unternehmen?

Wie werden welche Produkte produziert, wie sieht die Lieferkette aus?

etc.

 

Makro-Ebene: System

Klimawandel/Nachhaltigkeit

Welche Rolle spielen internationale und nationale (Selbst-)Verpflichtungen? Welche

Sanktionsmöglichkeiten werden bei Verstößen eingeräumt?

Welche Rolle spielen künftig Wettbewerbsinstrumente, um mehr klimafreundliches

Unternehmensverhalten anzureizen?

Wie weit sollen staatlichen/regulierenden Maßnahmen gesetzt werden?

Wie kann umweltfreundliches Konsumentenverhalten angereizt werden?

etc.

 

Globale Märkte

Welche Abhängigkeiten schaffen globale Lieferketten (Stichwort: Covid-19-Krise)?

Welche weltweiten Ungerechtigkeiten werden durch globale Lieferketten befördert

(Stichwort: Kinderarbeit, Lohndumping etc.), welche vielleicht sogar zum Teil vermindert?

Welche Kontrollmöglichkeiten gibt es (noch) über internationale Finanzmärkte?

Welche Auswirkungen hat der globale Handel auf die Umwelt/das Klima?

etc.

 

Steuergebaren

- Seite 28



Werden Steuern zur Regelung wirtschaftsethischer Fragen eingesetzt (Klima,

Generationengerechtigkeit, Sozialsysteme etc.)?

Kann über Steuersysteme mehr Verteilungsgerechtigkeit erreicht werden?

Sind Steuern vernünftige Instrumente, um die internationalen Finanzmärkte stärker zu

kontrollieren (Stichwort: Transaktionssteuer)?

etc.

 

Rolle der Staaten

Inwieweit engagieren sich Staaten selbst im internationalen Wirtschaftsmarkt (Stichwort

Steueranreize für Unternehmen etc.)?

Welche Souveränitäten werden im Zuge der Globalisierung freiwillig/bewusst/unbewusst

abgegeben?

etc.

c. Die Rolle evangelischer Wirtschaftsethik und der Kirche

Evangelische Ethik, die sich auf die Rechtfertigung des Menschen durch Gott und die dadurch

erwirkte Freiheit des Menschen bezieht, muss sich der Verantwortung in der Welt stellen.

Grundanforderung an evangelische Wirtschaftsethik bleibt, sich auf Kernprobleme

wirtschaftlichen Handelns und ökonomischer Zusammenhänge einzulassen, um aus einer

profunden Kenntnis der Sachzusammenhänge ethische Implikationen anzuzeigen. Impulse

auf der Appellebene, die zudem ökonomische Fachkenntnis vermissen lassen, erzielen keine

Wirkung.

Den Kirchen könnte dabei durchaus eine noch öffentlichkeitswirksamere Rolle zukommen:

Warum nicht einen Konsultationsprozess, wie er in den 1990er Jahren in Deutschland

durchgeführt wurde, auf internationaler Ebene anstoßen? Warum nicht Initiativen der UN, wie

etwa den Global Compact oder andere zahlreiche Initiativen medienwirksam unterstützen?

Das freilich setzt auch die profunde Auskunftsfähigkeit und Kompetenz in wirtschaftlichen

Fragen voraus, andernfalls bleiben die Systemgrenzen, die Niklas Luhmann so ironisch

formuliert hat, so bestehen, dass insbesondere evangelische Wirtschaftsethik ein Geheimnis

- Seite 29



bleiben muss, weil sie geheim halten muss, dass sie gar nicht existiert.

 

Unterrichtsmaterial

www.itas.kit.edu/pub/v/2011/mari11a.pdf [zuletzt aufgerufen am 01.12.2019].

https://www.wida.wiwi.uni-due.de/fileadmin/fileupload/BWL-

WIDA/Publikationen/Retzmann_Grammes2014_ethos_Gesamtband.pdf [zuletzt aufgerufen am

01.12.2019].

Zudem enthalten die Bücher (siehe Literaturliste) von Wieland (2004) und Dietzfelbinger (2004,

2015) Praxisbeispiele und Fallanwendungen.

Basisliteratur

Duchrow, U.: Alternativen zur kapitalistischen Weltwirtschaft. Biblische Erinnerung und

politische Ansätze zur Überwindung einer lebensbedrohlichen Ökonomie, Gütersloh 1997.

Herms, E.: Die Wirtschaft des Menschen. Beiträge zur Wirtschaftsethik, Tübingen 2004.

In der Stunde Null. Die Denkschrift des Freiburger ‘Bonhoeffer-Kreises’: Politische

Gemeinschaftsordnung. Ein Versuch zur Selbstbesinnung des christlichen Gewissens in den

politischen Nöten unserer Zeit, eingel. von Helmut Thielicke, mit einem Nachwort von Philipp

von Bismarck, Tübingen 1979.

Jähnichen, T.: Wirtschaftsethik. Konstellationen – Verantwortungsebenen – Handlungsfelder,

Stuttgart u.a., 2008.

Kant, I.: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Kant, I.: Werke in zehn Bänden, Bd. 6., hg.

von W. Weischedel, Sonderausgabe Darmstadt 1983.

Kirchenamt der EKD (Hg.): Gerechte Teilhabe. Befähigung zur Eigenverantwortung und

Solidarität. Eine Denkschrift des Rates der EKD zur Armut in Deutschland, Gütersloh 2006.

Kirchenamt der EKD (Hg.): Unternehmerisches Handeln in evangelischer Perspektive,

Gütersloh 2008.

Kirchenamt der EKD (Hg.): Wie ein Riss in einer hohen Mauer, EKD-Texte 100, Hannover 2009.

Kirchenamt der EKD /Deutsche Bischofskonferenz (Hg.): Für eine Zukunft in Solidarität und

- Seite 30

https://preview.ethik-evangelisch.dewww.itas.kit.edu/pub/v/2011/mari11a.pdf
https://www.wida.wiwi.uni-due.de/fileadmin/fileupload/BWL-WIDA/Publikationen/Retzmann_Grammes2014_ethos_Gesamtband.pdf 
https://www.wida.wiwi.uni-due.de/fileadmin/fileupload/BWL-WIDA/Publikationen/Retzmann_Grammes2014_ethos_Gesamtband.pdf 


Gerechtigkeit, Hannover u.a. 1997.

Luhmann, N.: Wirtschaftsethik – als Ethik? in: Wieland, J. (Hg.): Wirtschaftsethik und Theorie

der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1993, 134–147.

Luther, M.: Werke, Kritische Gesamtausgabe, Weimar (WA) 1883 ff.

Meckenstock, G.: Wirtschaftsethik, Berlin u.a., 1997.

Rendtorff, T.: Art. "Ethik VII" in: TRE 10, 481–517.

Rendtorff, T.: Ethik, zwei Bände, Stuttgart 21990.

Smith, A.: Der Wohlstand der Nationen – Eine Untersuchung seiner Natur und seiner

Ursachen, übers. von H. C. Recktenwald, München 61993.

Todt, R.: Der radikale deutsche Socialismus und die christliche Gesellschaft. Versuch einer

Darstellung des socialen Gehaltes des Christenthums und der socialen Aufgaben der

christlichen Gesellschaft auf Grund einer Untersuchung des Neuen Testamentes, Wittenberg

1878.

Toeltsch, E.: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Tübingen 1912.

Traub, G.: Der Pfarrer und die Soziale Frage, Göttingen 1907.

Wünsch, G.: Evangelische Wirtschaftsethik, Tübingen 1927.

 

Vertiefende Literatur

Aristoteles: Nikomachische Ethik, hg. von F. Dirlmeier, Stuttgart 1969.

Aristoteles: Politik, Hamburg 1981.

Aßländer, M. (Hg.): Handbuch Wirtschaftsethik, Stuttgart 2011.

Aßländer, M.: Grundlagen der Wirtschafts- und Unternehmensethik, Marburg 2011.

Detzer, K., Dietzfelbinger, D. u.a.: Nachhaltig Wirtschaften. Expertenwissen für

umweltbewusste Führungskräfte in Unternehmen und Politik, Augsburg 1999.

Diefenbacher, H.: Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit. Zum Verhältnis von Ethik und Ökonomie,

Darmstadt 2001.

Dietzfelbinger, D.: Aller Anfang ist leicht. Unternehmens- und Wirtschaftsethik für die Praxis,

München 42004.

Dietzfelbinger, D.: Evangelische Sozialethik, in: Aßländer, M. (Hg.): Handbuch Wirtschaftsethik,

Stuttgart 2011, 91–99.

Dietzfelbinger, D.: Praxisleitfaden Unternehmensethik. Kennzahlen, Instrumente,

- Seite 31



Handlungsempfehlungen, Wiesbaden, 22015.

Dietzfelbinger, D.: Soziale Marktwirtschaft als Wirtschaftsstil. Alfred Müller-Armacks

Lebenswerk, Gütersloh 1998.

Dietzfelbinger, D., Thurm, R. (Hg.): Nachhaltige Entwicklung: Grundlage einer neuen

Wirtschaftsethik, München u.a. 2004.

Düwell, M., Hübenthal, C., Werner, M. H. (Hg.): Handbuch Ethik, Stuttgart 22006.

Enderle, G.: Handlungsorientierte Wirtschaftsethik. Grundlagen und Anwendungen, Bern

1993.

Enderle, G., Homann, K., Honecker, M. u.a. (Hg.): Lexikon der Wirtschaftsethik, Freiburg u.a.

1993.

Eucken, W.: Grundsätze der Wirtschaftspolitik, hg. von E. Eucken-Erdsiek und K. P. Hensel,

Tübingen 1952.

Fischer, J,: Handlungsfelder angewandter Ethik: Eine theologische Orientierung, Stuttgart 1998.

Fischer, J.: Sittlichkeit und Rationalität. Zur Kritik der desengagierten Vernunft, Stuttgart 2010.

Fischer, J.: Theologische Ethik. Grundwissen und Orientierung, Stuttgart 2002.

Galbraith, J. K.: Wirtschaft für Staat und Gesellschaft, München u.a. 1974.

Göbel, E.: Unternehmensethik, Stuttgart 2006.

Habermas, J.: Theorie des kommunikativen Handelns, zwei Bände, Frankfurt a. M. 1981.

Hertz, A. u.a (Hg.): Handbuch der christlichen Ethik, drei Bände, Freiburg u.a. 1993.

Homann, K., Blome-Drees, F.: Wirtschafts- und Unternehmensethik, Göttingen 1992.

Hübner, J.: Globalisierung – Herausforderung für Kirche und Theologie. Perspektiven einer

menschengerechten Weltwirtschaft, Stuttgart 2003.

Jonas, H.: Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt 1979.

Kirchenkanzlei der Evangelischen Kirche in Deutschland (Hg.): Die Denkschriften der

Evangelischen Kirche in Deutschland, Bd. 2: Soziale Ordnung, Gütersloh 1978.

Kirchenkanzlei der Evangelischen Kirche in Deutschland (Hg.): Sozialethische Überlegungen

zur Frage des Leistungsprinzips und der Wettbewerbsgesellschaft, Gütersloh 21979.

Knoepffler, N.: Angewandte Ethik, Köln u.a. 2009.

Korff, W. u.a. (Hg.): Handbuch der Wirtschaftsethik, vier Bände, Gütersloh 1999.

Küpper, H.-U.: Unternehmensethik. Hintergründe, Konzepte, Anwendungsbereiche, Stuttgart

2006.

Lay, R.: Ethik für Manager, Düsseldorf u.a. 1989.

- Seite 32



Luhmann, N.: Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1988.

Luhmann, N.: Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a. M. 1994.

Maak, T., Ulrich, P.: Integre Unternehmensführung. Ethisches Orientierungswissen für die

Wirtschaftspraxis, Stuttgart 2007.

MacIntyre, A.: Geschichte der Ethik im Überblick. Vom Zeitalter Homers zum 20. Jahrhundert,

Weinheim, 31995.

Marx, K.: Das Kapital, Bd. 1, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 23, Berlin 242013

Mill, J. S.: Der Utilitarismus, Stuttgart 2006.

Müller-Armack, A.: Ausgewählte Werke, vier Bände, Bern 1986 ff.

Oermann, N. O.: Anständig Geld verdienen? Protestantische Wirtschaftsethik unter den

Bedingungen globaler Märkte, Gütersloh 2007.

Rawls, J.: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt 91996.

Rendtorff, T.: Vielspältiges. Protestantische Beiträge zur ethischen Kultur, Stuttgart u.a. 1991.

Ricardo, D.: Über die Grundsätze der Politischen Ökonomie und der Besteuerung: Vollständige

deutsche Fassung der englischen Standardausgabe einschließlich der Einführung und

editorischen Anmerkungen Piero Sraffas, Marburg 2006.

Rich, A.: Wirtschaftsethik, zwei Bände, Gütersloh 1991 ff.

Schumpeter, J.: Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, München 31972.

Schumpeter, J.: Theorie der wirtschaftlichen Entwicklung, Berlin 71987.

Smith, A.: Theorie der ethischen Gefühle, übers. und hg. von W. Eckstein, Hamburg 21977.

Steinmann, H., Löhr, A.: Grundlagen der Unternehmensethik, Stuttgart 21994.

Stierle, W.: Chancen einer ökumenischen Wirtschaftsethik. Kirche und Ökonomie vor den

Herausforderungen der Globalisierung, Frankfurt a. M. 2001.

Suchanek, A.: Ökonomische Ethik, Tübingen 2001.

Ulrich, P.: Transformation der ökonomischen Vernunft. Fortschrittsperspektiven der

modernen Industriegesellschaft, Bern u.a. 1986.

Waibl, E.: Ökonomie und Ethik, zwei Bände, Stuttgart 1984/1989.

Waibl, E.: Praktische Wirtschaftsethik, Innsbruck u.a. 2001.

Weber, M.: Die protestantische Ethik und der "Geist" des Kapitalismus [1904/1905],

Bodenheim 1993.

Wieland, J. (Hg.): Unternehmensethik im Spannungsfeld der Kulturen und Religionen, Stuttgart

u.a. 2006.

- Seite 33



Wieland, J. (Hg.): Handbuch Werte-Management, Hamburg 2004.

Wieland, J.: Wirtschaftsethik und Theorie der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1993.

 

Links

Hier sind nur einige wenige einschlägige Links benannt, die eigene Recherche im Internet führt

zu einer Vielzahl von Hinweisen.

www.dnwe.de

Deutsches Netzwerk Wirtschaftsethik: Verbund von rund 500 Einzelmitglieder, Unternehmen

und Lehrstühlen, die sich mit wirtschaftsethischen Fragen praktisch wie theoretisch befassen.

www.eben.org

European Business Ethics Network: Die europäische Dachorganisation für wirtschaftsethische

Fragen.

www.ekd.de

Die Webseite der Evangelischen Kirche in Deutschland.

www.forum-fairer-handel.de

Organisation für Produktion und Verkauf von fair produzierten Lebensmitteln.

www.iccwbo.org

Internationale Handelskammer

www.ilo.org

Internationale Arbeitsorganisation.

www.saubere-kleidung.de

Deutscher Ableger der Clean Clothes Campaign, die sich für ethisch legitimierte Produktion

von Textilien einsetzt.

www.transparency.de

Die deutsche Seite von Transparency International mit Themen und Fällen.

- Seite 34

https://preview.ethik-evangelisch.dewww.dnwe.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.eben.org
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.ekd.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.forum-fairer-handel.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.iccwbo.org
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.ilo.org
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.saubere-kleidung.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.transparency.de


Veröffentlicht am 19.06.2020 (Version 1.0).

Zitierweise:

Dietzfelbinger, D.: Art. "Wirtschaftsethik" (Version 1.0 vom 19.06.2020), in: Ethik-Lexikon,

verfügbar unter: https://www.ethik-lexikon.de/lexikon/wirtschaftsethik.

- Seite 35


