a Fthik-Evangelisch

Eine Initiative des Netzwerks Ethik in der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern und der Lehrstiihle fir Evangelische Ethik an den bayerischen Universitaten

Liebe (Hass), Eros, Agape

Autor

Apl. Prof. Dr. Lukas Ohly M.A. phil.

Aus Liebe kdnnen Menschen fahrldssig handeln, sogar ihre Mitmenschen missbrauchen oder
ein Verbrechen begehen. Und selbst wer aus Liebe das Richtige tun will, kann sich dabei
unvernunftig verhalten. Es ist nicht gesagt, dass man etwas Gutes tut, wenn man liebt. Damit
steht die Liebe auf dem ethischen Prufstand.

Dass sie im Christentum ethisch hochgeachtet wird, liegt am Doppelgebot der Liebe, das Jesus
zum hdchsten gottlichen Gebot erklart, namlich die Liebe zu Gott und zum Nachsten (Mk
12,29-31 parr.). Dadurch erhalt dieses Gebot den Status eines Uber allem erhabenen
ethischen Prinzips. Wenn Liebe zudem die groR3te ist (1Kor 13,13), gibt es keinen hdheren
Standpunkt, von dem man sie ethisch kritisieren konnte. Dennoch kénnen sich Menschen
gerade dadurch fehlerhaft verhalten, dass sie lieben. Mag man auch diese Fehler damit
verzeihen, dass sie aus Liebe geschehen, ist sie jedoch nichts fraglos Gutes.

In der Regel wird das biblische, speziell neutestamentliche Verstandnis der Liebe von der
leidenschaftlichen oder auf Sympathie beruhenden Liebe abgegrenzt. Schon begrifflich wird
hier unterschieden, wenn fur die leidenschaftliche, brennende und damit auch stirmische
Liebe das griechische Wort "Eros" verwendet wird, ferner flr die Liebe unter Freunden "Philia",

fur die Liebe aus dem biblischen Doppelgebot dagegen "Agape". Mal3geblich ist "Agape" durch

- Seite 1


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/liebe-hass-eros-agape
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/apl-prof-dr-lukas-ohly-ma-phil
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/apl-prof-dr-lukas-ohly-ma-phil

das Christentum gepragt worden (vgl. Gradl 2016: 186f.). Dennoch wird seine Bedeutung im
Vergleich mit der leidenschaftlichen Liebe und ihrem Gegenteil, dem leidenschaftlichen Hass,
entwickelt: In der Bergpredigt zieht Jesus die Agape gegenuber einer auf Sympathie
beruhenden Liebe zu Geschwistern vor (Mt 5,47), so als ob Agape ebenfalls eine Form der
Sympathie sei, aber sich auf einen weiteren Personenkreis erstreckt. Ebenso wird die
Feindesliebe dem Feindeshass direkt entgegengesetzt (Mt 5,43f.), so als ob sie einfach eine
negative Leidenschaft positiv umdreht. Dagegen besitzt die Agape nach Paulus kaum oder gar
keine Leidenschaft: "Die Liebe ist langmutig und freundlich, die Liebe ist nicht von Eifersucht
erfullt, sie prahlt nicht, sie blaht sich nicht auf" (1Kor 13,4). Es scheint daher hilfreich zu sein,
nach einer Bedeutung von Agape zu suchen, die sich von einem Vergleich mit anderen
Leidenschaften freimacht. Vielmehr sind leidenschaftliche Liebe, Hass und Agape in ihrer
Eigenstandigkeit zu wurdigen.

Ebenso wie man bezweifeln kann, dass Liebe fraglos etwas Gutes ist, ist es nicht
selbstverstandlich, dass Hass etwas Schlechtes ist. Auffalligerweise ist er der Gegenbegriff fur
beide Formen der Liebe. Allerdings weicht sich dieser Gegensatz bei naherem Hinsehen auf:
Die erotische Liebe kann Hass einschlieRen, wenn sie enttduscht wird. Ahnliches zeigt sich bei
der Agape: Zwar scheint die Nachsten- und Feindesliebe den Hass gegen den Menschen
abschaffen zu wollen. Jedoch rufen Schriften des Neuen Testaments aus Liebe zum Hass
gegen Dinge (Jud 23) und sogar gegen bestimmte Menschen auf (Lk 14,26; Joh 12,25). Dabei
handelt es sich um den Hass gegen sich selbst und von dort her gegen die Menschen aus der
eigenen Familie, aus der man selbst entstammt. Demnach meint die Agape die Ausweitung
der Liebe auf einen weiten Personenkreis, schliel3t aber zugleich den Hass auf sich selbst ein.
Hass kann Agape storen, wenn er die Ausweitung der Liebe auf einen weiten Personenkreis
verhindert. Er kann sie aber auch beférdern, wenn er die Widerstande bricht, die diese
Ausweitung verhindern. Zwischen Liebe und Hass besteht daher biblisch kein Gegensatz,
sondern eher ein Unterordnungsverhaltnis: Alles soll der Agape dienen. Aber ist das ethisch

gerechtfertigt?

Paulus beschreibt die Liebe (1Kor 13) in Abgrenzung von den unterschiedlichen Talenten, die
Christen in der Gemeinde haben (1Kor 12). Die naheliegende Frage, welches Talent fur
Christen am wichtigsten ist, beantwortet Paulus mit einer Gabe, die man selbst nicht besitzt,

sondern die einem nur entgegengebracht wird: Am grél3ten ist eine Erkenntnis, die wir nicht

- Seite 2



aus uns selbst haben, sondern von jemandem anderen. "Ich erkenne, wie ich erkannt bin"
(1Kor 13,12). Diese Erkenntnis kann nur von jemandem anderen ausgehen. Wir kénnen uns
nicht selbst ansehen aulBer Uber einen Spiegel, aber dann schaut eigentlich der Spiegel uns an
und nicht wir uns. Oder wir schauen uns im Spiegel so an, als waren wir unser Gegenuber. Der
Blick eines anderen verandert dagegen die Selbsterkenntnis. Fir Paulus ist diese Erkenntnis,
erkannt zu werden, Agape. Er beschreibt sie so, dass die liebende Person dabei passiv ist (1Kor
8,3).

Nehmen wir an, ich liebe Rudiger. Dann passiert nach Paulus Folgendes:

1. Ich, die liebende Person, werde erkannt: Rudiger erkennt mich.

2. Meine Aktivitat besteht darin zu lieben, wie ich von Rudiger erkannt werde. Das setzt
voraus, dass ich auch erkenne, wie ich von Rudiger erkannt werde. Ich kann auch erst
lieben, seitdem ich bereits von Rudiger erkannt worden bin.

3. Meine Liebe ist verbunden mit einem Wohlgefallen daran, wie ich erkannt worden bin
(1Kor 13,6).

Agape ist zwar mit Gefuhlen verbunden, ist aber nicht selbst ein Gefuhl. Vielmehr beschreibt
sie einen Prozess, der sich zwischen Menschen ereignet und sie aneinander bindet.

Damit entfallt der Einwand, dass man Liebe nicht gebieten kénne (vgl. Harle 2011: 183).
Gefuhle lassen sich zwar nicht erzwingen, aber Liebe ist nicht nur ein Gefuhl, sondern nur mit
Gefuhlen verbunden. Besser lasst sich Liebe als Bindung verstehen. Und Bindung enthalt von
sich aus einen gebietenden Charakter: Wenn ich an Rudiger gebunden bin, kann ich nicht
mehr tun, was ich will, sondern achte in meinem Verhalten darauf, dass ich der Bindung zu
Rudiger gerecht werde. Meine Bindung geht von Rudiger aus und macht mein Wohlgefallen zu
einem Begleitumstand. Wenn ich Rudiger aus Nachstenliebe helfe, tue ich dies letztendlich
nicht, weil ich dabei ein Wohlgefallen empfinde, sondern um der Situation willen, die meine
Nachstenliebe zu Rudiger erfordert (vgl. Fischer 2012: 213f.).

Im Gegensatz zur Agape, die ihr Zentrum beim Anderen und damit aul3erhalb der liebenden
Person hat, wird die erotische Liebe oft als selbstbezogen kritisiert (Werner 2016: 94; Harle
2011: 182): Dann liebe ich Kirsten, weil ich von ihr angezogen bin, ihre Attraktivitat geniel3e
und gerne Zeit mit ihr verbringe. Noch starker wird Verliebtheit als defizitare Liebe
beschrieben (Herms 1999: 130; 2017: 1865ff.): Jetzt berauscht mich Kirsten so sehr, dass ich

- Seite 3



nicht merke, was ihr guttut, sondern mich vor allem von ihr begeistern lassen will. In dieser
Kritik werden jedoch die Gefuhle der erotischen Liebe Uberschatzt und zugleich ihre
Bindungskraft unterschatzt. Zum einen wird tUbersehen, dass auch die Agape einen
Selbstbezug enthalt ("Liebe deinen Nachsten wie dich selbst"). Zum anderen erzeugt auch die
erotische und enttauschte Liebe bleibende Verbundenheit (vgl. Herms 2017: 1867). Zwar
werden nach einer Trennung die Pflichten fUreinander unbestimmter, flammen aber zu
bestimmten Ereignissen wieder auf. So kann es mir unerwartet nahegehen, wenn meine Ex-
Partnerin eine neue Beziehung aufbaut, ein Kind bekommt oder auch schwer erkrankt. Diese
plotzliche Nahe zur getrennten Person kann auch dann auftreten, wenn wir damals die
Partnerschaft im Einvernehmen gel6st hatten (vgl. Ohly 2016: 65).

Was im Allgemeinen "platonische Liebe" genannt wird, namlich ein intensives Begehren des
Anderen, ohne dabei ein sexuelles Bedurfnis zu entwickeln, steht in fundamentalem
Widerspruch zu Platon selbst. Der griechische Philosoph der Antike sah in der Begierde
vielmehr den Ansporn, das Schéne zu suchen. Liebe sei ein gottgewirkter "Wahnsinn" (ebd.
249D) voller ungestillter Sehnsucht nach dem Schénen (ebd. 251E). Platonische Liebe ist durch
und durch erotische Liebe.

Eine Unterscheidung zwischen Agape und Eros sollte nicht mit einer Abwertung der erotischen
Liebe verbunden werden. Eine solche Abwertung stellt eine Rangfolge auf, als seien beide
Formen im Grunde ahnlich, nur nicht ebenso gut. Eine Abwertung der erotischen Liebe

verbietet sich schon deshalb, weil sich beide Formen theologisch deuten lassen.

1. Sowohl der Eros als auch die Agape treffen mich, sie sind fur mich ein Widerfahrnis. Ich
kann nichts dafur, dass ich Kirsten attraktiv finde oder davon uberrascht bin, wie ich von
Radiger erkannt bin.

2. Beide Widerfahrnisse sind an Menschen gebunden, die sich mir zu erkennen geben (vgl.
Mayer 2016: 111); und in beiden Fallen kdnnen es diese Menschen nicht "machen”, dass
sie geliebt werden. Auch Kirsten kann nichts dafur, dass sie von mir geliebt wird. Ich
muss nicht lieben, wie sie mich erkannt hat. Und sie kann sich so schén machen, wie sie
will, und ich kann trotzdem nicht garantieren, dass ich ihr verfalle. Meine Liebe bleibt uns
beiden unverfugbar.

3. Und schliel3lich erzeugen beide Liebesformen bleibende Bindungen, die sogar Uber die

konkrete Beziehung und Uber den Tod eines Partners hinausgehen.

- Seite 4



Ob Liebe etwas ethisch Gutes ist, bemessen beide Formen an ihren jeweiligen Bindungen. Die
Liebesformen bestimmen also fur sich selbst, was das ethisch Gute ist. Wenn ich in Kirsten
verliebt bin, kann und mdchte ich nicht ohne sie leben. Gut ist von diesem Standpunkt aus,
was dazu dient, dass unsere Beziehung erhalten bleibt. Ich liebe dich, heildt: Du wirst nicht
sterben (vgl. Marcel 1949: 205). Wenn ich dagegen meinen Nachsten Rudiger liebe und
erkenne, wie ich erkannt bin, werde ich mich daran orientieren, was Rudiger von mir erkennt.
Egoistische Verhaltensweisen werde ich dann als Ruckschritt empfinden, weil sie mir den Blick
in die Erkenntnis Rudigers verstellen.

Beide Liebesformen konnen sich vertragen, aber in manchen Situationen auch in Konflikt
miteinander geraten: Ich kann Kirsten so sehr bevorzugen, dass andere Personen darunter
leiden oder vernachldssigt werden. Umgekehrt kénnten sich Kirsten und ich voneinander
entfremden, weil wir uns so sehr fur Hilfsbedurftige einsetzen, dass wir keine gemeinsame
Zeit fUreinander haben. Solche Konflikte lassen sich nur so 16sen, dass man zur Diskussion
stellt, ob Liebe etwas Gutes ist. Es hilft also nicht, so zu tun, als sei Liebe die Losung.
Manchmal ist sie auch das Problem.

Dabei ist es keine ethische Losung, selbstverstandlich zu unterstellen, dass Agape
grundsatzlich besser ist als die erotische Liebe. Wer das selbstverstandlich findet, kann diese
Position auch nicht ethisch rechtfertigen: Das Selbstverstandliche bedarf keiner Begrindung.
Dasselbe trifft zu, wenn man die Agape deshalb am besten findet, weil in der Bibel behauptet
wird, dass sie die grof3te und das Gebot zur Agape das hdchste sei. Denn ob die Bibel recht
hat, kann sich nicht daran bemessen, dass die Bibel sagt, dass sie recht hat.

Eine ethische Entscheidung, was in Konflikten zwischen Agape und Eros zu tun ist, wird
berucksichtigen, dass beide Liebesformen einen theologischen Charakter tragen, der sich mit
Widerfahrnis, Unverfugbarkeit der Liebe und bleibender Bindung beschreiben Iasst (vgl. Ohly
2016: 336). Wenn in bestimmten Situationen ein Konflikt zwischen beiden Liebesformen
auftritt, kann die Losung nicht unterhalb dieser drei Momente gefunden werden. Vielmehr
muss die Losung selbst eine Bindungskraft erzeugen, die dabei achtsam mit dem Widerfahrnis

und der Unverfugbarkeit beider Liebesformen umgeht.

- Seite 5



Die gegenwartigen Debatten um Liebe werden interdisziplinar gefuhrt, ohne dass sie alle
ethisch einen Ertrag bringen. Vielmehr ist die Ethik selbst nur eine Disziplin, sich mit dem
Thema zu befassen. Dabei fallt jedoch auf, dass die Agape kein interdisziplinares Thema ist,
sondern an die Theologie zurtckfallt. Offenbar sehen andere Wissenschaften in ihr kein
Phanomen. Vielmehr wird sie in Aspekte unter den Wissenschaften aufgeteilt, etwa in
Empathie- (vgl. Klein 2010: 168ff.) und Altruismusforschung (vgl. Dawkins 2014: 519).

Mit der wissenschaftlichen Entzauberung der Liebe gerat zudem der Widerfahrenscharakter
der Liebe aus dem Blickfeld. Auch die bleibende Bindung unter Partnern, selbst nach einer
Trennung, wird allenfalls in der (pastoral-)psychologischen Trauer- (vgl. Wagner-Rau 2005:
453ff.) oder Traumaforschung (vgl. Mdller-Lange 2001: 77) erfasst, selten jedoch ethisch
ausgewertet. Selbst die romisch-katholische Moraltheologie 6ffnet sich vorsichtig fur eine
Liberalisierung von Paartrennungen und verliert dabei den Fokus auf Bleibendes (vgl.
Demmer 2014: 116). Im interdisziplinaren Diskurs wird Liebe auf Gehalte reduziert, wobei nur
fraglich zu sein scheint, welche Gehalte relevant sind.

So zeigen sich folgende Trends: Humanwissenschaftlich wird einer Naturalisierung der Liebe
Vorschub geleistet, psychologisch einer Pathologisierung, soziologisch einer
Konstruktivierung, ethisch einer Liberalisierung. Die evangelische Theologie folgt diesen
Trends weitgehend, ohne ihre eigenen Kategorien selbstbewusst ins Spiel zu bringen. Eine
Ausnahme bildet E. Herms, der jedoch seine theologischen Kategorien in

anwendungsethischen Uberidentifizierungen verspielt (zur Kritik vgl. Ohly 2018: 129).

a. Naturalisierung der Liebe

FUr das Verliebtsein lassen sich Hormone identifizieren: Dopamin steigert Glucksgefuhle,
wahrend der herabgesetzte Serotonin-Haushalt den verliebten Menschen unausgeglichen und
empfindlich macht (vgl. Marazziti/Akiskal/Rossi u.a. 1999: 741ff.). Beide Hormone fuhren zu
Realitatsverzerrungen und sowohl zu einer hoheren Risikobereitschaft, um die geliebte Person
far sich zu gewinnen, als auch zu einer Ubertriebenen Getroffenheit, wenn ungeplante
Zuruckweisungen eintreten. Fur eine anhaltende Bindungsbereitschaft wiederum sind bei
Mannern vor allem das Hormon Vasopressin und bei Frauen Oxytozin ausschlaggebend (vgl.

Bartels 2016: 404f.). Sogar die Manipulation von Bindungsbereitschaft Iasst sich mit diesen

- Seite 6



Hormonen erreichen (ebd. 406). Kdrpergeruche spielen eine unbewusste Rolle bei der
Partnerwahl: Menschen, die gleich riechen, werden sich eher unsympathisch finden als
Menschen, die einen anderen Korpergeruch haben.

Wahrend diese naturalistischen Beschreibungen eine Korrelation zwischen biochemischen
Substanzen und menschlichem Liebesverhalten herstellen kénnen, bleibt doch offen, in
welchem Bedingungsverhaltnis sie zueinanderstehen: Zwar scheinen hormonelle
Eigenschaften als notwendige Bedingung fUr Paarungs- und Bindungsverhalten zu fungieren.
Jedoch trifft das nur auf Bindungsverhalten zu, das man Uber naturalistische Korrelate
identifiziert. In diesem Bedingungsverhaltnis steckt also ein logischer Zirkel: Unter Bindung
wird ein Verhalten verstanden, das sich mit diesen naturalistischen Korrelaten identifizieren
lasst. Agape fallt so aus dem Blick, denn sie erzeugt zwar eine Bindung, die jedoch nicht mit
den gleichen Gefuhlen verbunden sein muss.

Daruber hinaus sind biochemische Daten auch keine hinreichende Bedingung fur Bindung:
Denn nicht jede Person, die fur eine Liebesbeziehung mit gunstigen biochemischen
Voraussetzungen zur Verflgung steht, wird faktisch auch gewahlt.

Daher bleibt letztlich offen, ob die naturalistische Beschreibung der Liebe Auswirkungen auf
die Phanomenbeschreibung und auf die ethische Wertung hat. Eine verliebte Person wird sich
nicht damit zufriedengeben, wenn ihr eine Neuromedizinerin bescheinigt, dass eine andere
Kombination "besser passt". Ethisch kdnnte aus der Naturalisierung folgen, dass monogame
Beziehungen eine lllusion sind, was jedoch nichts dartber aussagt, wie Menschen miteinander

leben wollen und sollten.

b. Pathologisierung

Liebe wird psychologisch oder sozial (vgl. Luhmann 1994: 31) mit einer Krankheit verglichen.
Sie gilt als kindliches Bedurfnis (vgl. Schmidbauer 2009: 130), als emotionale Abhangigkeit
(ebd. 25) oder illusorische Idealisierung der Liebespartnerin (ebd. 25). Hier vermischen sich
medizinische (Krankheit) mit sozialen Kategorien (wie weit geht die gesellschaftliche Toleranz
gegenuber Liebenden? Vgl. Luhmann 1994: 38). In ethischer Hinsicht bleibt offen, wer fur die
Liebe zustandig ist: die 1. Person der Betroffenen oder die 3. Person der Analysanten. Mit
dieser Offenheit entstehen neue Angebote auf dem Beziehungsmarkt (vgl. lllouz 2012: 319):

Die Algorithmen der Internet-Partnersuchmaschinen errechnen inzwischen die gunstigsten

- Seite 7



Paarkonstellationen fur Singles. Nach der scheinbaren Befreiung der Partnerwahl in
westlichen Gesellschaften seit dem 19. Jahrhundert entwickeln sich so neue
Rationalisierungen, die soziale Kontrolle Uber die Betroffenen austiben und Gefuhle
kanalisieren. Deren Normen aufzudecken und ethisch zu evaluieren, ist ein Desiderat in der
Ethik.

Wird psychologisch die Agape in den Blick genommen, so werden wieder naturalistische
Modelle bemuht. Die Natur wendet Tricks an, um Menschen zu einem Verhalten zu
disponieren, das eigentlich ihren Selbstinteressen widerspricht. Hierzu gehort etwa die
Entdeckung von Spiegelneuronen, die Empathie ausldsen (vgl. Klein 2010: 169f.) oder die
These vom "egoistischen Gen", das Altruismus fordert, indem es die Individuen einer Spezies
so disponiert, dass sie nicht primar wollen, selbst zu Uberleben, sondern ihr biologisches
Erbgut (vgl. Dawkins 2014). Aber abgesehen davon, dass unklar bleibt, ob damit der gesamte
Phanomenbereich der Agape abgedeckt wird (wie lasst sich Gottesliebe "von ganzem Herzen"
erklaren, wie die Verantwortung gegenuber den "fernen Nachsten'?), kdbnnen Empathie und
Altruismus der Agape sogar offen widersprechen: Empathie ist auch eine Bedingung dafur,
Menschen zu quaélen (vgl. Klein 2010: 173); aus altruistischen Motiven wiederum kénnen

Menschen Selbstmordattentate vertben.

c. Konstruktivistische Modellierung von Liebe

Soziologisch wird die Kontingenz von Beziehungsmodellen rekonstruiert und damit die
Moglichkeit in Aussicht gestellt, Liebe neu zu leben. Die Wahl der Partnerin verdankt sich
gesellschaftlicher, kultureller und individueller Voraussetzungen, einer variablen "Okologie der
Wahl" (Illouz 2012: 41ff.). Zugleich erfullt Liebe eine Kompensationsfunktion (vgl. Gernsheim-
Beck/Beck 1990: 69ff.), namlich komplementar zu gesellschaftlichen Trends unpersénlicher
Kommunikation eine Semantik auszupragen, die den Bedarf der Individualitat und Nahwelt
aufrecht erhalt vgl. (Luhmann 1994: 18). Liebe reagiert hier auf einen gesellschaftlichen Druck.
Die soziologische Beschreibung erweitert den Phanomenbereich, indem sie Liebe nicht auf
Gefuhle konzentriert, sondern unterschiedliche Bindungsformen und -motive offenlegt. Sie
schwankt ethisch zwischen einer Emanzipations-Emphase (vgl. lllouz 2012: 426) und einer
skeptischen Uberforderungsdiagnose (vgl. Luhmann 1994: 212ff.). Nachstenliebe kann hier ein

Korrektiv darstellen, weil sie sich am Einzelnen (dem Nachsten) orientiert anstatt an

- Seite 8



generalisierten Mustern (vgl. Fischer 2012: 51f.), ohne sich jedoch in inkommunikablen

Kontingenzen zu verlieren.

d. Ethische Liberalisierung

Sowohl utilitaristische als auch deontologische Ansatze haben in der Moderne die Autonomie
zum ethischen Prinzip erhoben (vgl. Mill 1998: 14; Kant 1974: 143). Damit wird auch die Liebe
der Freiheit als einem hoheren ethischen Kriterium unterworfen. Das fuhrt zu einer
Liberalisierung der Liebe: Ethisch gerechtfertigt sind Beziehungsformen als auch eine
Partnerwahl, die die Freiheit der Partner respektiert. Wie weit die Freiheit durch Liebe bedroht
ist, dartber gibt es allerdings Diskussionen. Wahrend bereits die Ehe (vgl. Lee 2011: 242) oder
auch der heterosexuelle Geschlechtsakt (vgl. Dworkin 2008) als ethische Beziehungsform
zuruckgewiesen wird, weil sie Frauenrechte beschneiden, erhalten umgekehrt homosexuelle
Partnerschaften ethische Legitimation und rechtlichen Schutz, indem die Werte konventional
anerkannter heterosexueller Beziehungsformen auf sie Ubertragen werden. Auch
polyamordse Liebe lasst sich im Zuge dieser Liberalisierung rechtfertigen (vgl. Ohly 2016:
173f.). Hingegen stehen aufgezwungene zdélibatare Lebensformen (katholisches Priesteramt)
im Fokus ethischer Verurteilung. Verstarkt hat sich diese Entwicklung dadurch, dass seit 2010
mit immer wieder neuen Enthullungen die katholische Kirche weltweit als System des
sexuellen Missbrauchs von Kindern und Jugendlichen enttarnt wurde. Zugleich hat die
Institution mit systematischen Vertuschungstaktiken die Tater geschutzt (vgl.
Dabrock/Augstein/Helfferich 2015: 149). Mit dem Autonomieprinzip lassen sich solche
sexuellen Beziehungsformen mit Kindern kritisieren (vgl. Ohly 2016: 86), Ubrigens auch mit
Tieren (ebd. 89).

In der evangelisch-theologischen Ethik wird dieser Trend weitgehend unterstutzt und allenfalls
durch das Kriterium der Partnerschaftlichkeit verstarkt (vgl. Karle 2012: 273). Dabei handelt es
sich jedoch nicht um eine wirkliche Erweiterung, sondern eher um eine
Aufmerksamkeitsverschiebung auf Schutzbedurftige und Schwache (vgl. Dabrock/
Augstein/Helfferich 2015: 65).

Daruber hinaus scheint sich jedoch in der theologischen Ethik eine guter- und tugendethische
Wende abzuzeichnen, die solche Liberalisierungen einem Prifstand unterziehen. Die

Orientierungshilfe der Evangelischen Kirche in Deutschland "Zwischen Autonomie und

- Seite 9



Angewiesenheit" (Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland 2013) ging mit ihrer
Bejahung der Vielfalt gelebter Familienkonstellationen etlichen Ethikern zu weit, die vielmehr
ein Leitbild einforderten (vgl. Kértner 2013: 244; Ochel 2014: 230). Folgt man einem tugend-
oder guterethischen Ansatz (vgl. Nussbaum 1999: 187ff.; Stock 1995: 53; Dabrock 2012: 149ff.;
Herms 2017: 1172), so ergeben sich Leitbilder gelingender Liebe, die Uber eine rechtsethische
Liberalitat von Lebensformen hinausgehen (vgl. Dabrock/Augstein/Helfferich 2015: 69; Herms
2017: 1865ff.).

e. Theologisch-ethische Einschatzung

Wenn Liebe human- und sozialwissenschaftlich unter Verdacht steht und wenn sie ethisch der
Freiheit als einem hdheren Prinzip unterstellt wird, muss die theologische Ethik rechtfertigen,
warum sie der Liebe den hochsten Anspruch des Gebotenen zuschreibt. Die glterethische
Wende wird dabei mit dem Widerfahrnis normierender Erfahrungen begrindet:
"Schltsselereignisse" (Dabrock 2012: 99) oder "ErschlieBungsereignisse" (Herms 2017: 126)
haben einen Widerfahrenscharakter (vgl. Dabrock 2012: 97; Herms 2017: 126), der schlechthin
Neues entbirgt (vgl. Waldenfels 2015: 93) und eine bedrangende Macht Uber das
Erkenntnissubjekt gewinnt. Auch wenn solche Widerfahrnisse als Zumutung und Ubergriff
empfunden werden, treten sie auch in Begegnung mit geliebten Menschen auf (vgl. Herms
2017: 1860; Waldenfels 2015: 92). Ihre evidente Macht bleibt dabei latent bestehen und kann
unerwartet wieder auftauchen, was ihre bleibende Anwesenheit manifestiert (vgl. Ohly 2016:
62).

Stehen nun die zwingenden Charaktere von Widerfahrnissen in Konflikt miteinander - wie
etwa beim Konflikt erotischer Liebe vs. Nachstenliebe , ist eine "Prufung der Geister"
unausweichlich (vgl. Fischer 2012: 126). Eine neutrale Position oberhalb der bindenden Macht
von Widerfahrnissen kann dabei nicht eingenommen werden. Vielmehr ist nach Implikationen
und Grunden zu suchen, die in Widerfahrnissen solche Bindungen erzeugen und warum sie
sie erzeugen (vgl. Ohly 2015: 44). Was eine "gelingende Beziehung" ist oder was ein
"gelingendes Leben" ausmacht, bemisst sich dann weder an einer AuRenperspektive noch an
der jeweiligen Betroffenensituation, sondern an den gultigen Bindungsimplikationen, die sich
aus der jeweiligen Binnenperspektive rekonstruieren, aber auch generalisieren lassen (vgl.
Fischer 2012: 80; vgl. Dalferth 2013: 260).

Zu dieser generalisierbaren Implikation der Bindung gehort, dass der Andere mich

- Seite 10



konstituiert. "Liebe deinen Nachsten, denn diese Liebe bist du selbst" (Levinas 1988: 117).
Wenn nun die Agape ewig bleibt (1Kor 13,13), bleiben Menschen ewig auf diese Konstitution
durch den Anderen angewiesen, namlich darauf, erkannt zu werden. Ewige Seligkeit gibt es
nur in der Gemeinschaft der Liebe, d.h. in der Gemeinschaft derer, die auf die Erkenntnis
anderer angewiesen sind. Damit ist einem gelingenden Leben oder einer gelingenden Liebe
ein Leitbild gegeben, an dem man "die Geister prufen" kann. Diese Implikation der Bindung
erhalt Vorrang gegenuber destruktiven Liebesformen, die andere Menschen fur den eigenen
Genuss missbrauchen oder umgekehrt von ihnen vereinnahmt werden.

Auch in einseitiger Liebe kann diese Bindungsimplikation orientieren: Denn vorlaufig ist Agape
nicht auf Wechselseitigkeit angewiesen. Eine wechselseitige Erkenntnis "von Angesicht zu
Angesicht" (1Kor 13,12) beschreibt vielmehr erst die eschatologische Vollendung der Agape.
Indem die Agape nicht zwingend wechselseitig ist, kann ich meinen Nachsten lieben, selbst
wenn er mich nicht erkennt: Der barmherzige Samariter macht seine Hilfe unabhangig davon,
dass der unter die Rauber gefallene Halbtote ihn wahrnimmt, geschweige denn ihm dankt (Lk
10,25-37). Und Agape kann und soll sich sogar auf Feinde richten. In beiden Fallen ist nicht zu
erwarten, dass der Andere mich adaquat erkennt. "Erkennen, wie ich erkannt bin" ist keine
Garantie dafur, auch erkannt zu werden, wie ich wirklich bin. Ebenso kann ich mich darin
tauschen, wie ich erkannt bin, wahrend ich eigentlich anders erkannt bin. Unbezweifelbar ist
aber die Bindung an den Anderen mit der Agape aufgetreten, die fir mich konstitutiv ist. Sie
besteht sogar dann, wenn der Andere mich gar nicht erkannt hat, wenn ich den Anderen
inadaquat oder gar nicht erkenne oder wenn der Andere mich nicht dafur liebt, wie ich ihn
erkenne. Die konstitutive Bindung zum Anderen meint: "Gott oder der Heilige Geist tritt zum
konkreten Du dazu" (Bonhoeffer 1986: 33). Dadurch ist die zwischenmenschliche Bindung der
Liebe unabhangig vom menschlichen Vermogen und kann Menschen auch in Situationen

Orientierung geben, in denen ein boser Geist herrscht.

a. Lebensweltliche Voraussetzungen

Der Konfliktstoff um die Liebe entziindet sich an Eifersuchtssituationen, also an der ungerecht
empfundenen Verteilung von Liebe. Wenn sich Kinder von ihren Eltern nicht gleichermal3en
geliebt fUhlen oder wenn sich ein Ehepartner in eine andere Person verliebt, kollidiert die

leidenschaftliche Liebe mit dem Gefuhl, auf Liebe einen Anspruch zu haben. Hier drangt sich

- Seite 11



der fordernde Charakter von Bindungen auf, die Eltern auch dann empfinden, wenn sie
wirklich ein Kind mehr lieben als ein anderes. Ebenso wird es den Ehemann aus demselben
Grund nicht kalt lassen, wenn er keine erotischen Gefuihle mehr fur seine Frau hat. Um zu
verstehen, was Menschen aneinander bindet, wenn die Gefuhle schwacher werden, ist eine

Differenz der Liebesphanomene naotig.

b. Liebe als Thema im Religionsunterricht

Der Sexualkundeunterricht bedarf neben der biologischen und sexualpraktischen Dimension
auch einer sozialen, emotionalen und spirituellen Aufklarung. Insbesondere
Schamerfahrungen sind naturlich, weil sich Liebende bewusst fur den Blick eines Anderen
offnen. Vor allem die einseitige mediale Aufbereitung der Liebe als lustvolle Begeisterung lasst
Jugendliche mit ihren Angsten, ihrer Scham und ihrer emotionalen Enttduschungen allein.
Schulerinnen und Schuler werden dagegen als Entlastung erleben, dass Liebe nicht
selbstverstandlich als etwas Gutes zu fassen ist.

Dazu ist im Religionsunterricht nicht erforderlich, die begrifflichen Unterschiede zwischen
Agape, Eros (und Philia) zu erlernen. Wichtiger ist es, dass Schulerinnen und Schuler eigene
Unterscheidungen vornehmen kénnen, die eine ahnliche leistungsfahige Signifikanz haben,
um zu verstehen, wie sich unterschiedliche Liebesphanomene tGberlappen. Die klassische
Unterscheidung muss hier nicht mehr als ein Angebot sein. An Beispielen unterschiedlicher
Liebesformen konnen Unterscheidungen abgeglichen werden, um konfliktreiche
Konstellationen zu verstehen. Dabei wird auch die moralische Frage wichtig werden, wie sich
Menschen verhalten sollen, die jemanden nicht (mehr) lieben, zu dem sie gleichwohl eine
personliche Beziehung haben. Hier lasst sich der theologische Aspekt von Bindungen
veranschaulichen: Dass eine Bindung unausweichlich empfunden wird, obwohl keine Gefthle
fireinander da sind, kdnnen Schulerinnen und Schuler gut nachempfinden. In Rollenspielen,
Wahrnehmungstbungen oder Bildern, die konflikthafte Liebesbeziehungen zeigen (etwa das
Gemalde "Eifersucht" von Edvard Munch, das man je nach Lernziel mit oder ohne Titel
prasentieren sollte), 1asst sich diese atmospharische Macht tbermenschlicher Bindungen
rekonstruieren. Uberhaupt |adt das Thema zu erfahrungsnahen Wahrnehmungsibungen ein,
die den Leib zum Medium machen. Wie ist es, erkannt zu werden, wenn sich Schulerinnen und

Schuler in einer Partneribung wechselseitig und zeitgleich ins Gesicht sehen? Was ist dabei

- Seite 12



machtiger: den anderen zu sehen oder von ihm gesehen zu werden? Mit solchen Ubungen
kann der theologische Charakter des "Erkennens, dass ich erkannt bin" erfahrungsnah
veranschaulicht werden. In einem Auswertungsgesprach kann verstanden werden, dass die
Macht des Blicks auch dann vorherrscht, wenn keiner der Partner Macht ausuben wollte. Sie
muss also etwas Drittes sein.

Obwohl leib- und erfahrungsnahe Methoden thematisch naheliegen, ist damit jedoch
behutsam umzugehen, so dass Schulerinnen und Schuler jederzeit "aussteigen" durfen.
Enttauschende oder sogar entwurdigende Erfahrungen mit leiblichen Begegnungen durften

Vorerfahrungen sein, die ein sensibles Vorgehen durch die Lehrperson erfordern.

c. Theologie der Trauung

Die evangelische Herabstufung der Ehe als "weltlich Geschaft" (Luther 1986: 528) fuhrt in eine
theologische Orientierungslosigkeit Uber den Zweck der kirchlichen Trauung. Von allen
klassischen Kasualien wird die Trauung am wenigsten begehrt (vgl. Fechtner 2003: 122).
Pfarrerinnen und Pfarrer fuhlen sich bei dieser Amtshandlung oft als bloRen Programmpunkt
einer Familienfeier herabgewdtrdigt (ebd. 123). Die kirchenrechtliche Situation, auch
Wiederverheiratete nach einer Ehescheidung wieder trauen zu durfen, erschwert liturgisch die
Aufmerksamkeit auf lebenslange Bindung. Umgekehrt wird die Trauung zum Kampfplatz um
Anerkennung, etwa bei der Frage, ob auch homosexuelle Paare getraut werden durfen. Darin
zeigt sich, welche Bindungskraft im Trauritual zum Ausdruck kommt, die eine theologische
Reflexion wert ist. In dieser Bindungskraft liegt ein Ansatzpunkt, eine evangelische Theologie
der Trauung Uberhaupt erst zu entwickeln. Wird Liebe als Bindung verstanden, die sich
zwischen Menschen ereignet, wird die Trauung zu einem lebensrelevanten Ritual.
Pfarrerinnen und Pfarrer lassen sich in der Regel von Paaren erzahlen, wie sie sich
kennengelernt haben. Darin zeigt sich die richtige Intuition, dass in diesem Anfang ein Zauber
innewohnt (Hermann Hesse), der Menschen dazu veranlassen kann, von Gott zu reden. Es ist
das Widerfahrnis dieses Anfangs, das es wert ist, in der Trauung reprasentiert zu werden.
Manchmal gelingt es in der Traupredigt, dass dieses Widerfahrnis "wiederkehrt", wenn die
damalige Situation nicht einfach nacherzahlt, sondern einfUhlsam "vor Augen gefuhrt" wird.
Oder die Pfarrperson entscheidet sich, die theologische Dimension dieser Situation
verstandlich zu machen, indem sie vom gegenwartigen Zeitpunkt darauf rackblickt, was von

dieser Situation auch heute noch verzaubern kann: Es ist der Geist der Bindung, der bleibt,

- Seite 13



auch wenn die Situation vergangen ist.

Indem die Macht der bleibenden Bindung veranschaulicht wird, wird das Brautpaar davon
entlastet, seine Gefuhle daraufhin Uberprifen zu mussen, ob sie die Beziehung tragen.
Gefuhle fureinander sind nur Reflexe des Widerfahrnisses dieser Bindung. Sie folgen der
Bindung nach und mussen daher auch nicht die Beziehung tragen. Vielmehr ist das Paar vom
Geist der Liebe getragen, selbst wenn sich die Gefuihle fureinander andern. Die Bindung kann
auch mit Schmerzen empfunden werden, etwa in Konflikten, wahrend einer schweren
Erkrankung oder sogar nach einer Personlichkeitsanderung der Partner.

Die "ewige" Bindung ist zwar kein grundsatzlicher Einwand gegen die Freiheit zur
Ehescheidung. Sie relativiert allerdings diese Freiheit: Partner entkommen sich auch dann

nicht grundsatzlich, wenn sie sich trennen. lhre Bindung kann ihnen bleibend widerfahren.

Einfihrungen

Dalferth, I. U.: Selbstlose Leidenschaften. Christlicher Glaube und menschliche Passionen,
Tubingen 2013.

Harle, W.: Ethik, Berlin/New York 2011.

Herms, E.: Systematische Theologie. Das Wesen des Christentums: In Wahrheit und aus Gnade
leben, Tubingen 2017.

lllouz, E.: Warum Liebe weh tut. Eine soziologische Erklarung, Frankfurt 2012.

Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland: Zwischen Autonomie und
Angewiesenheit. Familie als verlassliche Gemeinschaft starken. Eine Orientierungshilfe des
Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, Gutersloh 2013.

Luther, M.: Ein TraubuUchlein fur die einfaltigen Pfarrherrn, in: Die Bekenntnisschriften der
evangelisch-lutherischen Kirche, Gottingen 1986, 528-541.

Ohly, L.: Ethik der Liebe. Vorlesungen Uber Intimitat und Freundschaft, Leipzig 2016.

Spezialthemen zur Liebe

Bartels, A.: Die Liebe im Kopf. Zur Neurobiologie von Partnerwahl, Bindung und Blindheit, in:
SchuBler, W., Robel, M. (Hg.): Liebe - mehr als ein Gefuhl. Philosophie - Theologie -
Einzelwissenschaften, Paderborn 2016, 391-421.

- Seite 14



Dabrock, P., Augstein, R., Helfferich, C. u.a.: Unverschamt - schon: Sexualethik: evangelisch
und lebensnah, Gutersloh 2015.

Dworkin, A.: Intercourse, New York 2008.

Gernsheim-Beck, E.: Von der Liebe zur Beziehung? Verdanderungen im Verhaltnis von Mann
und Frau in individualisierten Gesellschaften, in: Beck, U., dies.: Das ganz normale Chaos der
Liebe, Frankfurt 1990, 65-104.

Gradl, H.-G.: Was Liebe ist. Neutestamentliche Einsichten, in: SchuBler, W., Rébel, M. (Hg.):
Liebe - mehr als ein Gefuhl. Philosophie - Theologie - Einzelwissenschaften, Paderborn 2016,
183-217.

Herms, E.: Liebe, Sexualitat, Ehe. Unerledigte Themen der Theologie und der christlichen
Kultur, in: Zeitschrift fur Theologie und Kirche 96 (1999), 94-135.

Karle, I.: Sexualitat in der Moderne. Gendertheoretische und sozialethische Perspektiven, in:
Zeitschrift fur Evangelische Ethik 56 (2012), 264-278.

Klein, R. A.: Ethische Uberforderung? Zur sozialen Ambivalenz der naturlichen Empathie, in:
Zeitschrift fur evangelische Ethik 54 (2010), 168-180.

Kortner, U. H. J.: Hauptsache gerecht. Wie die EKD Familie neu zu denken versucht, Zeitschrift
fur evangelische Ethik 57 (2013), 243-248.

Lee, W. L.: Commentary to E.M. Cave’s "Marital Pluralism: Making Pluralism Safer for Love", in:
McEvoy, A. L. (Hg.): Sex, Love and Friendship. Studies of the Society for the Philosophy of Sex
and Love: 1993-2003, Amsterdam 2011, 241-246.

Luhmann, N.: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitat, Frankfurt 71994,

Mayer, V.: Existenzielle Liebe in der Philosophie der Emotionen, in: SchuB3ler, W., Robel, M.
(Hg.): Liebe - mehr als ein Gefuhl. Philosophie - Theologie - Einzelwissenschaften, Paderborn
2016, 97-114.

Ochel, J.: Die Orientierungshilfe der EKD zu Ehe und Familie aus der Perspektive einer
heutigen Trauliturgie, Zeitschrift fir Theologie und Kirche 111 (2014), 224-237.

Platon: Phaidros, in: ders.: Samtliche Werke, Bd. 2, Heidelberg o.J., 409-481 (227A-279C).
Schmidbauer, W.: Die heimliche Liebe. Ausrutscher, Seitensprung, Doppelleben, Reinbek bei
Hamburg >2009.

Werner, H.-).: "Mitleben als Sein ist Liebe." Die dialogische Perspektive Martin Bubers, in:
SchuBler, W., Rébel, M. (Hg.): Liebe - mehr als ein Gefuhl. Philosophie - Theologie -
Einzelwissenschaften, Paderborn 2016, 71-95.

- Seite 15



Weitere theologische Literatur

Bonhoeffer, D.: Sanctorum Communio. Dogmatische Untersuchung zur Soziologie der Kirche
(DBW 1), Minchen 1986.

Dabrock, P.: Befahigungsgerechtigkeit. Ein Grundkonzept konkreter Ethik in
fundamentaltheologischer Perspektive. Unter Mitarbeit von R. Denkhaus, Gutersloh 2012.
Demmer, K.: Selbstaufklarung theologischer Ethik. Themen - Thesen - Perspektiven,
Paderborn 2014.

Fischer, J.: Verstehen statt Begrinden. Warum es in der Ethik um mehr als nur um
Handlungen geht, Stuttgart 2012.

Mdaller-Lange, J.: Akute Belastungsreaktionen/posttraumatische Belastungsstorungen, in: ders.
(Hg.): Handbuch Notfallseelsorge, Wien 2001, 68-80.

Ohly, L.: Anwesenheit und Anerkennung. Eine Theologie des Heiligen Geistes, Géttingen 2015.
Ohly, L.: Neue Grundlegungen der Theologischen Ethik bis zur Gegenwart. 13 Modelle von
Barth bis Herms, Berlin 2018.

Wagner-Rau, U.: Seelsorgerlicher Umgang mit spiritualistischer Religiositat im Trauerprozess,
in: Nord, 1., Volz, F. R. (Hg.): An den Randern. Theologische Lernprozesse mit Yorick Spiegel, FS
far Yorick Spiegel zum 70. Geburtstag, Munster 2005, 453-468.

Weitere Literatur

Dawkins, R.: Das egoistische Gen, Munchen 22014.

Kant, I.: Kritik der praktischen Vernunft, in: ders.: Werke, hg. von W. Weischedel, Bd. 7,
Frankfurt 1974.

Levinas, E.: Wenn Gott ins Denken einfallt. Diskurse Uber Betroffenheit von Transzendenz,
Freiburg/MUnchen 21988,

Marcel, G.: Homo Viator: Philosophie der Hoffnung, Dusseldorf 1949.

Marazziti, D., Akiskal, H. S., Rossi, A., Cassano, G. B.: Alteration of the Platelet Serotonin,
Psychological Medicine 29 (1999), 741-745.

Mill, J. St.: On Liberty and Other Essays, Oxford 1998.

Nussbaum, M. C.: Gerechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt 1999.

Waldenfels, B.: Sozialitat und Alteritat. Modi sozialer Erfahrung, Berlin 2015.

- Seite 16



Veroffentlicht 12.10.2017 (Version 1.0). Zitierweise: Ohly, L.: Art. "Liebe (Hass), Eros, Agape"
(Version 1.0 vom 12.10.2017), in: Ethik-Lexikon, verfugbar unter: https://ethik-
lexikon.de/lexikon/liebe-hass-eros-agape.

Liebe
Emotion
Gefiihl
Ehe

- Seite 17


https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/liebe
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/emotion
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/gefuehl
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/ehe

