
Tierethik 

Autor

Max Tretter 

 

a. Zahlen und Daten

Tiere sind in nahezu allen gesellschaftlichen Bereichen präsent. Mit ca. 190 Millionen

gehaltenen Nutztieren (Thünen-Institut für Nutztierhaltung 2018) und ca. 30 Millionen

Heimtieren (Industrieverband Heimtierbedarf e.V. & Zentralverband Zoologischer

Fachbetriebe Deutschlands e.V. 2016) machen diese beiden Bereiche in Deutschland

zahlenmäßig den größten Teil aus. Dazu kommen Tiere, die auf dem Arbeitsmarkt oder als

persönliche Assistenztiere eingesetzt werden, ebenso wie 181.000 Tiere, die in zoologischen

Gärten gehalten (Verband der Zoologischen Gärten e.V. 2017) oder 2,9 Millionen Tiere, die in

Tierversuchen eingesetzt werden (Deutscher Tierschutzbund e.V. 2018).

Fokussiert man sich auf die Nutztierhaltung, so wurden in Deutschland im Jahr 2017 57,9

Millionen Schweine und ca. 600 Millionen Masthühner zur Fleischgewinnung geschlachtet.

Dies sind bereits 8,1 Millionen Tiere weniger als im Vorjahr (Statistisches Bundesamt 2018a,

2018b). Parallel dazu nimmt der pro-Kopf-Fleischkonsum in Deutschland leicht ab – 59 kg pro

Person im Jahr 2016 gegenüber einem Spitzenwert von 62,8 kg im Jahr 2011 – und der Anteil

vegetarisch lebender Personen hat sich in den letzten zehn Jahren auf vier Prozent verdoppelt

- Seite 1

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/tierethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/max-tretter
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/max-tretter


(Heinrich-Böll-Stiftung, Bund für Umwelt und Naturschutz Deutschland, Le Monde

Diplomatique 2018).

Entgegen diesem Trend wird ein Anstieg des weltweiten Fleischkonsums bis 2050 um 85

Prozent prognostiziert. Dieser geht nicht nur mit negativen Konsequenzen für das Tierwohl

einher, sondern hat auch schädliche Folgen für die globale Nachhaltigkeit (Landwirtschaft,

Grundwasser, Klima) und Gerechtigkeit (Heinrich-Böll-Stiftung et al. 2018).

 

b. Rechtliche Lage

Um unter gegebenen Bedingungen ein Mindestmaß an Tierschutz gewährleisten zu können,

haben weltweit viele Staaten Tierschutzgesetze erlassen. In Deutschland ist Tierschutz seit

2002 verfassungsrechtlich als Staatsziel im Art. 20a des GG verankert. Genaueres klärt das

TierSchG von 1972, welches von "der Verantwortung des Menschen für das Tier als

Mitgeschöpf" (§1 Satz 1) ausgeht und den Grundsatz verfolgt: "Niemand darf einem Tier ohne

vernünftigen Grund Schmerzen, Leiden oder Schaden zufügen" (§1 Satz 2). Dieses Gesetz wird

seit 1986 ergänzt um das TierVerbG, welches auf eine sukzessive Verbesserung des

Rechtsstatus der Tiere im Privatrecht zielt.

Während in Deutschland das Tierrecht in der Verantwortung des Menschen gründet, wird in

der Schweizer Bundesverfassung (Art. 120 Abs. 2) und deren TSchG (Art. 1) von einer "Würde

der Kreatur" bzw. einer "Würde des Tieres" gesprochen.

a. Tierphilosophische Grundunterscheidungen

Die Tierphilosophie befasst sich mit der Frage was Tiere als Tiere ausmacht. Dabei sind die

beiden Grundfragen nach den Fähigkeiten der Tiere ("Geist der Tiere") und dem "Verhältnis

des Menschen zu seiner tierlichen Natur" (Wild 2008: 11) ("anthropologische Differenz")

leitend. Zentral sind diese Fragestellungen deshalb, da gegebene Antworten Kriterien für die

tierethische Urteilsbildung bereitstellen.

i. Historische Positionen

- Seite 2



Das Nachdenken über Tiere war stets geprägt von zwei verschiedenen Perspektiven. Dies zeigt

die folgende Darstellung der historisch einflussreichsten (Tier-)Denker.

Am Anfang stand Aristoteles. Bei ihm definiert sich der Mensch primär über seine Abgrenzung

vom Tier. Auch wenn dessen genus proximum das animal ist, hebt er sich als Sprache,

Rationalität oder Hände Habender sowie als Staaten Bildender durch eben diese differentiae

specificae von Tieren ab.

In der Neuzeit plädiert Michel de Montaigne (1998) für eine weitgehende Ähnlichkeit zwischen

Mensch und Tier. Gemäß seinem methodischen Grundsatz, von gleichen Wirkungen auf

gleiche Vermögen zu schließen, folgert er, "dass eben der Verstand und eben der Weg, die

unser [menschliches] Werken und Wirken bestimmen, im selben Maße auch für sie [Tiere]

bestimmend sind, wenn nicht in höherem" (227).

Als neuzeitliche Gegenposition kann Descartes gelten. Die Welt in res extensa und res cogitans

einteilend, gesteht er Tieren nur Anteil an der res extensa zu. Da jedoch die res cogitans die

beseelte wie denkende Substanz ist, sind Tiere letztlich nur wahrnehmende,

empfindungsfähige und lebendige Maschinen.

Darwin hingegen erarbeitet in seiner Evolutionstheorie, dass Mensch und Tier einem

gemeinsamen Lebensbaum angehören, derselben natürlichen Selektion unterworfen sind und

auf denselben gemeinsamen Vorfahren zurückgehen. Diese biologische Kontinuität ist für

Darwin so grundlegend, dass er in Die Abstammung des Menschen (1966) jegliche

fundamentale Unterschiede hinsichtlich emotionaler, mentaler und moralischer Vermögen

bestreitet.

ii. Differentialismus und Assimilationismus

Mit Brandom (2001) nennt man diese beiden Perspektiven Differentialismus und

Assimilationismus. Während der Differentialismus von einem grundlegenden Unterschied

zwischen Mensch und Tier ausgeht und diesen in bestimmten Fähigkeiten oder Eigenschaften

des Menschen verankert, beginnt der Assimilationismus bei den gemeinsamen elementaren

Grundlagen und -fähigkeiten tierischen und menschlichen Lebens. Von dort arbeitet er sich

stufenweise "aufwärts" und betont dabei die weitgehende Kontinuität, bis er bei den

trennenden Eigenschaften oder Fähigkeiten angelangt.

Da beide Herangehensweisen konkrete tierische Fähigkeiten und Eigenschaften

miteinbeziehen, ist ein steter Bezug auf andere Wissenschaften – bspw. das interdisziplinäre

- Seite 3



Forschungsfeld der Human-Animal-Studies oder der kognitiven Ethologie – notwendig.

 

b. Tierethische Grundunterscheidungen

i. Kant und Schopenhauer

In übertragener Weise lassen sich die beiden Herangehensweisen auch bei Kant und

Schopenhauer, den beiden bekanntesten historischen tierethischen Positionen wiederfinden.

Als Differentialist erkennt Kant gegenüber vernunftunfähigen Wesen nur indirekte Pflichten

an, insofern "menschliche Grausamkeit gegenüber Tieren die Moral in Bezug auf den

Menschen [schwäche]" (Wolf 2008: 15). Schopenhauer hingegen folgert aus einer

assimilationistischen Grundlage direkte Pflichten gegenüber allen leidensfähigen Wesen.

ii. Differenzierungen der Herangehensweise

Bei Kant und Schopenhauer zeigt sich die Unterscheidung von direkten und indirekten

Pflichten. Diese Alternative gründet in der Unterscheidung, ob Tieren der moralische Status

eines zu beachtenden moralischen Objekts zuerkannt wird (Schopenhauer) oder nicht (Kant).

Das Zuerkennen eines solchen Status ist wiederum von bestimmten Kriterien abhängig.

Als solche Kriterien können erstens bestimmte relevante Fähigkeiten gelten. Hier finden sich

Rationalität, Empfindungs- bzw. Leidensfähigkeit oder Lebendigkeit, was zu ratiozentrischen

(Menschen), pathozentrischen bzw. sentiestistischen (Tiere) oder biozentrischen (Pflanzen,

Ökosysteme) Ethikvorstellungen führt. Im Gegensatz zu solchen Eigenschaftenansätzen wird

zweitens von Seiten der Beziehungsansätze eingewandt, dass auch "Faktoren wie die

Beziehungen, die zwischen Menschen untereinander und zwischen Menschen und anderen

Tieren bestünden, oder die persönlichen Einstellungen von Menschen gegenüber Tieren mit

einbezogen werden [müssen]" (Schmitz 2017: 50). Diese relationalen Ansätze lassen sich

weiterhin um soziologische, politiktheoretische und ökonomische Aspekte erweitern.

Je nach gewähltem Kriterium ergeben sich unterschiedliche ethische Ansätze. Auf den

Fähigkeitenansatz beziehen sich vornehmlich der Utilitarismus und die Position der

Tierrechte. Hingegen setzen die Mitleids- und die Tugendethik bei den menschlichen

Einstellungen gegenüber Tieren ein.

Als gemeinsame Grundlage aller tierethischen Ansätze gilt dabei ein epistemischer

- Seite 4



Anthropozentrismus. Davon zu unterscheiden ist ein moralischer Anthropozentrismus,

welcher die bloße Zugehörigkeit zur Spezies Mensch als moralisches Grundkriterium

heranzieht. Von Seiten des Fähigkeitsansatzes wird dies als Speziesismus verurteilt. Der

Beziehungsansatz hingegen baut auf eben diesem moralischen Anthropozentrismus auf und

erkennt anthroporelationale Beziehungen als moralisch entscheidende Kriterien an.

Werden Tiere als moralische Objekte in ethische Überlegungen miteinbezogen, kann der

daraus erwachsende Anspruch auf verschiedene Arten eingelöst werden: Entweder im Sinne

des Tierschutzes als Verbesserung des individuellen Tierwohls im Rahmen der gegenwärtigen

Tiernutzungspraxis, im Sinne der subjektiven Tierrechte und den daraus folgenden

(politischen) Konsequenzen für die Tiernutzung bis hin zum Abolutionismus, als Artenschutz,

der auf den Erhalt ganzer Spezies zielt oder als Naturschutzethik, welche (primär wilde) Tiere

indirekt durch eine Bewahrung der natürlichen Ökosysteme schützt.

 

c. Biblische Grundlagen(texte)

Tiere sind im Alten Testament Bundespartner Gottes (Gen 9,9–11) und kommunizieren auf

ihre Weise mit Gott (Ps 36,7; Ps 104,21; Ps 147,9; Hi 38,1). Zudem haben sie Anteil an der

Verheißung des eschatologischen Friedens (Jes 11,6–10; Jes 65,25; Mk 1,12–13).

In den Schöpfungstexten zeigt sich das vorgestellte Verhältnis von Mensch und Tier: beide

sind am selben Tag aus demselben Erdboden geschaffen und durch Gottes Atem zum Leben

erweckt. Beide bewohnen (teilweise denselben Lebensraum), beide sind sterblich, beide leben

zunächst vegetarisch, haben aber Anteil am Fall der Schöpfung, sodass ihnen nachsintflutlich

der Fleischkonsum freigegeben wird (Gen 1,1–3,24; Gen 9,2–3). Die Differenz zwischen Mensch

und Tier drückt sich dann im Akt der Namensgebung (Gen 2,18–20) aus, ebenso wie in der

Figur der Gottesebenbildlichkeit (Gen 1, 26–27). Letztere impliziert das dominium terrae (Gen

1,26–30; Ps 8), das im gegenseitigen Aufeinander-angewiesen-sein gründet und auf eine

mitunter gewalthaltige Erhaltung der Schöpfung zielt.

Ausdruck findet diese Erhaltung u.a. in den Rechtstexten, welche auch Tiere als Rechtsträger

anerkennen und auf die "Eindämmung von willkürlicher Gewalt gegen Tiere" (Schroer 2010:

38) zielen. Sie sollen Anteil am Ertrag ihrer Arbeit haben (Dtn 25,4), ebenso wie an der

Sabbatruhe (Ex 23,12 u.ö.). Sie werden vor Sodomie (Ex 22,18; Lev 18,23), Kastration (Lev

- Seite 5



22,24) und hybrider Kreuzung geschützt (Lev 19,19). Nicht nur Nutztieren, sondern auch

Wildtieren wird grundsätzlicher Schutz zugesprochen (Ex 23,11; Lev 25,7; Dtn 22,6–7). (Riede

2018; Schroer 2010)

 

d. Theologische Motive

i. Kirchengeschichtliche Positionen

Kirchengeschichtlich tauchen Tiere an prominenten Stellen regelmäßig auf. Der dem Wolf und

den Vögeln predigende Franz von Assisi betrachtet Tiere als der Menschen "Brüder" und sogar

als übergeordnete Subjekte, denen der Mensch sogar Gehorsam schuldet (Rotzetter 2010).

Thomas von Aquin hingegen sprach Tieren Vernunft und Gerechtigkeitssinn ab, was sie als

moralunfähig ausweist. Sie sind dem Menschen zum Gebrauch geschaffen, weswegen der

Mensch sie zwar kritikfrei nutzen und töten darf, sie dabei aber mit Freundlichkeit und ohne

Grausamkeit behandeln soll. Vom Gedanken einer explicatio-Schöpfung herkommend,

erkennt Nikolaus von Kues besonders auch im tierlichen Sein Mitteilungsmodi Gottes (Müller

2010). Albert Schweitzer entwirft unter dem Stichwort "Ehrfurcht vor dem Leben" eine

idealistisch-biozentristische Ethik, welche das Leben hierarchiefrei als solches heiligt und in

den Schutzbereich einer universellen Nächstenliebe stellt (Schweitzer 1923).

ii. Stellungnahmen der beiden Großkirchen Deutschlands

Nachdem die jüdisch-christliche Tradition in regelmäßigen Abständen für das Tierleiden

mitverantwortlich gemacht wird (Deschner 1997), hat sich sowohl die evangelische als auch

die römisch-katholische Kirche zu dem Thema Tierethik geäußert.

Im Rückgriff auf das biblische Zeugnis beziehen sich die kirchlichen Publikationen besonders

auf die Schöpfungsberichte und den eschatologischen Tierfrieden. Als theologische Motive

werden v.a. die menschliche Gottesebenbildlichkeit, der Herrschaftsauftrag und die daraus

erwachsende Verantwortung sowie die Mitgeschöpflichkeit herangezogen. In der jeweiligen

An- wie Zuordnung und Gewichtung dieser Motive ergeben sich die verschiedenen

Herangehensweisen und Positionen der einzelnen Publikationen.

Sowohl die VELKD (1993) als auch die EKD (1992) legen in ihren beiden Texten die

gemeinsame (Mit-)Geschöpflichkeit von Mensch und Tier zugrunde, die dann in einem zweiten

- Seite 6



Schritt durch die Ebenbildlichkeit bzw. den Herrschaftsauftrag different erweitert wird. Aus

dieser Verhältnisbestimmung leitet die VELKD eine "Ethik der Mitgeschöpflichkeit" ab, die dem

Tier einen relativen Eigenwert zuschreibt. Die EKD spricht von einer "Verantwortung des

Menschen für das Tier", die sich in den drei Dimensionen "Barmherzigkeit, Humanität und

Gerechtigkeit" konkretisiert.

Die DBK wählt in ihrer "Dokumentensammlung" Die Verantwortung des Menschen für das Tier

(1993) die Gottebenbildlichkeit als Grundmotiv. Diese eröffnet dem Menschen Rationalität,

Zukunftsfähigkeit und Freiheit und schreibt ihm im Gegensatz zum Tier eine Würde zu. Von

dieser Differenz ausgehend werden schöpfungstheologische Motive miteinbezogen und eine

"graduell gestufte Ähnlichkeit zwischen Mensch und Tier" (DBK 1993) erkannt. Beide Aspekte

zusammen begründen die Verantwortung des Menschen, die sich an der Schöpfungsordnung

Gott–Mensch–Welt zu orientieren hat.    

Grundlegend für die römisch-katholische Position sind die Aussagen des Katechismus der

Katholischen Kirche (2003). Dieser bestimmt Tiere wesentlich zum Wohl der Menschheit und

ordnet sie diesem damit unter (KKK 2003). Der Mensch ist um seiner eigenen Würde wegen

zur Sorge um sie aufgerufen, was ein "Dienstbar machen" dieser "in vernünftigen Grenzen"

miteinschließt (KKK 2003).

Innerhalb der römisch-katholischen Kirche hat es seitdem einen Wandel im Bewusstsein in

Bezug auf Tiere gegeben. Während Gaudium et spes (1965) den Menschen noch als die

"einzige von Gott um ihrer selbst willen gewollte Kreatur" (KKK 2003: 24) herausstellt und auch

der Katechismus (2003) dieser Spur folgt, sprechen bereits der Sozialhirtenbrief der

Österreichischen Bischofskonferenz (1990) und ein Statement der United States Catholic

Conference (1989) vom "gottgewollten Eigenwert" der Schöpfung. Seitdem findet diese

Position zunehmend Anklang, u.a. in Papst Benediks XVI. Rede vor dem Deutschen Bundestag

(2011) sowie Papst Franziskus Enzyklika Laudato si (2015).

a. Tierphilosophie – der Geist der Tiere

Aufgrund der moralischen Relevanz tierlicher Fähigkeiten für tierethische

Eigenschaftsmodelle, ist die tierphilosophische Erforschung dieser grundlegend.

Leidensfähigkeit und Lebendigkeit als Kriterien weitestgehend ausblendend, befasst sich die

aktuelle Fachdebatte dabei primär mit dem Kriterium der Rationalität und untersucht unter

- Seite 7

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/care-ethikcare-ethics


dem Stichwort "Geist der Tiere" deren kognitiven.

Der direkt unbeobachtbare "Geist der Tiere" wird mittels vier Kriterien erschlossen: 1)

Bewusstsein, 2) intentionale Zustände, 3) Sprache und 4) logisches Schlussfolgern. Wenn – je

nach Standpunkt –entweder ein einzelnes Kriterium (Minimalforderung) oder aber alle vier

(Maximalforderung) erfüllt sind, kann man vom Vorhandensein eines Geistes ausgehen (Perler

& Wild 2005).

Während das Bewusstsein meist als eigener Punkt bearbeitet wird, sind die Abhandlungen

über die Punkte 2) bis 4) meist untrennbar ineinander verflochten und bilden einen

sprachtheoretischen Ansatz.

Unter Bewusstsein wird seit Griffin (1976) und Nagel (1974) eine "Innenwelt" verstanden, in

der entsprechenden Erlebnissen eine "subjektive Perspektive" zugeordnet wird. Während

beide ein solches tierisches Bewusstsein annehmen, geht Dennet (2005) davon aus, dass ein

solches Bewusstsein (eine "Benutzer-Illusion") notwendig eine interne

Informationsorganisation voraussetzt. Da sich eine solche jedoch lediglich der Mensch

angeeignet hat, wehrt er sich gegen weitergehende Übertragungen menschlicher Begriffe auf

Tiere. Dementgegen bindet Tye (1998) im Rahmen seiner PANIC-Theorie das Bewusstsein an

bestimmte anatomische Strukturen sowie Verhaltensstukturen und postuliert beim

Vorhandensein dieser ein tierisches Bewusstsein. 

Den sprachtheoretischen Ansatz verfolgend, erkennt Davidson (2005) propositionale

Einstellungen (Überzeugungen) als grundlegend für Rationalität wie geistige Zustände. Das

Vermögen, Überzeugungen haben zu können, ist jedoch an das Verfügen über eine Sprache

geknüpft, woraus er folgert, dass "nur Kommunikationspartner" (Davidson 2005: 131) geistige

Zustände haben. Die Davidsonsche Zurückweisung geistiger Zustände bei Tieren wird von

zwei Seiten hinterfragt. Auf der einen Seite bestreiten Autoren wie Millikan (2005) und Dretske

(2005), dass Denken ein Alles-oder-Nichts-Phänomen ist. Sie verweisen darauf, dass Tiere

innere Repräsentationen bilden, mithilfe derer sie Wahrnehmungen und Verhalten

kontrollieren und in denen sich ein "Vorläufer von Gedanken" (Milikan 2005: 222) erkennen

lässt. Auf der anderen Seite weisen Allen und Saidel (2005) exemplarisch nach, dass Grüne

Meerkatzen referenzhaltige Alarmrufe verwenden. Diese eignen sie sich mittels Interaktion im

Laufe ihrer Ontogenese in verschiedenen Entwicklungsstadien an.

Sowohl die Diskussionen zum Bewusstsein als auch die des sprachtheoretischen Ansatzes

laufen darauf hinaus, dass Tieren weder Bewusstsein noch Sprache oder Denken, noch Geist

- Seite 8



in Gänze zu- oder abzusprechen ist. "Die entscheidende Frage sollte nicht lauten, ob Tiere

einen Geist haben, sondern welche Art von Geist sie haben" (Perler & Wild 2005: 74).

 

b. Tierethik – aktuelle Ansätze

Mit seinem Werk Die Befreiung der Tiere (1996) hat Peter Singer in den 1970er Jahren das

tierethische Nachdenken erneut angestoßen. Nahezu alle tierethischen Publikationen seitdem

beziehen sich auf ihn, weswegen seine Position zu Beginn dargestellt werden soll.

i.  Peter Singer, Utilitarismus

Singers Ethik ruht auf zwei Stützpfeilern: erstens der moralischen Objektivität, die garantiert,

dass alle Interessen angemessen, gleich und speziesismusfrei behandelt werden, zweitens der

Aggregationsgrundsatz, demzufolge positive und negative Konsequenzen einander

aufgerechnet werden können. Während unter Interessen in Die Befreiung der Tiere und der

ersten Ausgabe der Praktischen Ethik im Sinne eines klassischen Utilitarismus noch Lust und

Unlust als Kriterien zählen, versteht Singer diese ab der zweiten Ausgabe seiner Praktischen

Ethik (2013) als rationale Präferenzen und führt damit die Unterscheidung zwischen

selbstbewussten Personen und nicht-selbstbewussten, bloß empfindungsfähigen Wesen ein.

Selbstbewusste Personen haben dabei einen Anspruch auf Interessenberücksichtigung,

empfindungsfähige Wesen müssen entsprechend dem utilitaristischen Lust-Leid-Kalkül

behandelt werden.

ii. Tierrechte

Die Theorie der Tierrechte, wie sie Tom Regan ausformulierte (Regan 1988: 2004), wird häufig

als Gegenpol zu Singers Utilitarismus verstanden. Singers Individuenvergessenheit

("replaceable receptables") kritisierend, fordert er stattdessen die dem Prinzip des Respekts

folgende Anerkennung des egalitaristischen, nicht-perfektionistischen inhärenten Werts.

Träger dieses inhärenten Werts sind Lebewesen, die dem – in dubio pro reo – Subjekt-eines-

Lebens-Kriterium entsprechen und deshalb durch die Prima-facie-Nichtschädigungspflicht

geschützt sind.

Die Frage, ob Tiere Rechte besitzen, wird im Anschluss zumeist mit Bezug auf Kant

- Seite 9



weitergeführt. Dabei macht paradigmatisch Cohen (2001) das Argument stark, dass Tiere

keine Rationalität oder Freiheit besitzen und somit weder Mitglieder einer moralischen

Gemeinschaft noch Träger von Rechten sein können. Dem entgegnet Korsgaard (2017), dass

die Kantsche Frage nach dem Urheber der Gesetze um die Frage welche Güter diese schützen

erweitert werden muss und entwickelt daraus einen angepassten kategorischen Imperativ,

welcher dem Cohenschen Ausschluss von nicht-rationalen Wesen aus der moralischen

Gemeinschaft entgegentritt.

Neben diesen Positionen, welche Tierrechte aus bestimmten Fähigkeiten und daraus

abgeleiteten moralischen Status herleiten, gibt es Beiträge, die diese Art der Begründung

bestreiten. So fordert David de Grazia (2017) eine generelle Gleichberücksichtigung gleicher

Interessen aller Lebewesen, auch wenn diesen aufgrund ihrer Fähigkeiten unterschiedlicher

moralischer Status zukommt. Dahingegen lehnt Midgley (1983) jeglichen fähigkeitsbasierten

moralischen Status ab und erkennt Nähe als relevantes (tierrechtliches) Kriterium.

Solch fundamentale Tierrechtsdiskussionen voraussetzend, entwickeln einige Positionen

politische Theorien, in denen sie verschiedene Formen der Umsetzungsmöglichkeiten von

Tierrechten vorzeichnen. 

In ihrem Beitrag erweitert Nussbaum (2017) die Extension ihres Fähigkeitenansatz auch auf

Tiere. Dieser setzt voraus, dass jedes Lebewesen ein seinen artspezifischen Fähigkeiten

entsprechendes Bedürfnis nach individuellem Gedeihen hat, und formuliert hieraus das Ziel,

ein solch würdevolles Gedeihen zu fördern. Hieraus leitet sie eine Liste von Fähigkeiten ab, die

jedem empfindungsfähigen Lebewesen – in einem seinen Fähigkeiten entsprechenden

qualitativen Maß – zuzugestehen und als "legitime politische Ziele" (Nussbaum 2017: 203)

einzufordern sind. Im Letzten läuft dieser Ansatz auf eine "Ersetzung des Natürlichen durch

das Gerechte" (Nussbaum 2017: 211) hinaus.

Donaldson und Kymlicka entwickeln in ihrem Buch Zoopolis (2011) eine politische Theorie der

gestaffelten Rechtszuerkennung für Tiere. Entlang der menschlichen Kategorien

Menschenrechte, Staatsbürgerrechte und diverser Zwischenkategorien werden Tieren –

entsprechend ihrer jeweiligen Beziehung zum Menschen – analoge Rechte zugeschrieben. Zu

unterscheiden ist dabei zwischen domestizierten Tieren (Staatsbürgerschaft), wildlebenden

Tieren (Souveränität) und Grenzgänger-Tieren (Einwohner).

Dass es bereits tierrechtliche politische Initiativen gibt, zeigt bspw. das Great Ape Project, das

sich international für die Einführung von Grundrechten für Menschenaffen einsetzt.

- Seite 10



iii. Mitleidsethik

Eine andere Herangehensweise ist die auf Schopenhauer zurückgehende, auf das

leidensfähige Individuum blickende Mitleidsethik. Sie erwächst aus dem "natürlichen Affekt

des Mitleids, in welchem wir direkt auf das Wohl anderer fühlender Wesen bezogen und von

ihrem negativen Erleben betroffen sind" (Wolf 2014).

Gegen diese Art der Tierethik werden regelmäßig Vorwürfe der Irrationalität, der Nicht-

Universalisierbarkeit und der Kurzlebigkeit erhoben. Hiergegen wehrt sich Donovan (1996),

indem sie Mitgefühl, verstanden als "aufmerksame Liebe" erstens als eine komplexe

intellektuelle und emotionale Betätigung demonstriert. Zweitens drängt diese Liebe aus sich

heraus darauf, solipsistische Grenzen niederzureißen und drittens durch politische

Kontextanalysen dauerhafte, effektive und angemessene Antworten zu finden.

Zum Gegenangriff holt Lori Gruen (2017) aus, indem sie herausstellt, dass

"Standardkonzeptionen von Rationalität und Universalität nicht in der Lage [sind], die ganze

Bandbreite und Komplexität unserer ethischen Erfahrungen und die dichten motivationalen

Strukturen einzufangen, die uns dazu bringen, ‚das Richtige zu tun‘" (Gruen 2017: 319f.).

Stattdessen gilt es, das Mitgefühl als epistemische und wahrnehmungs- wie

handlungsbezogene Reaktion auf Schlechtes zu befördern. Dieses Mitleid entwickelt sich in

verschiedenen Stufen, welche von einer emotionalen Ansteckung bis hin zu einer die Situation

und den Kontext mit-auswertenden verflochtenen Empathie reichen. Damit lässt sich die

moralische Entfremdung überwinden und die Diathese zwischen Urteil und Handlung

überbrücken.

Ähnlich stellt Brian Luke (2017) aus einer feministischen Perspektive die Grundannahme und

Plausibilität der rein rationalen tierethischen Modelle in Frage. Anstatt von einer

grundlegenden (genetisch bedingten) Asozialität des Menschen gegenüber Tieren

auszugehen, hinsichtlich derer es eine Selbstzähmung des Menschen bedarf, erkennt er

Mitleid mit Tieren als "natürliche[n], normale[n] und gesunde[n] Teil des menschlichen

Lebens" (Luke 2017: 426). Solch natürliche Reaktionen werden jedoch durch Prozesse der

Verantwortungsverschiebung, Verleugnung und Falschdarstellung sowie durch

Sanktionsmechanismen verhindert. Angesichts dessen gilt es, die ursprüngliche Verbindung

zu Tieren wiederherzustellen und die Zähmungen zu verweigern.

Diese drei Beispiele zeigen, dass mitleidsethische Konzeptionen die Vorwürfe der Irrationalität

- Seite 11



nicht nur zu entkräften wissen, sondern aus dieser Not auch eine Tugend machen und deren

wahrnehmungsbezogene und handlungsmotivierende Momente hervorheben.

iv.Tugendethik

Will man moralisch qualifiziertes Mitleid universalisieren, geschieht dies häufig in Form einer

Tugendethik (Wolf 2014). Eine solche geht von einem idealen, tugendhaften Moral-Subjekt aus

und fragt, wie dieses in Bezug auf Tiere handeln würde. Damit legt sie den Fokus auf die

Motivation einer Handlung und verzichtet darüber hinaus auf Handlungsanweisungen.

Als prominenteste Vertreterin geht Rosalind Hursthouse in ihrem Beitrag (Hursthouse 2017)

von der "Tugend der respektvollen Liebe" aus. Hierdurch lassen sich erstens nicht zu

unterschreitende Mindeststandards im Umgang mit Tieren aufspannen (ausgeschlossen

werden: Tiere grundlos zu töten, sie unnötig leiden zu lassen, sie gedankenlos als "schmutzig"

abzustempeln oder Fröhlichkeit bei deren Tötung zu empfinden), zweitens erlaubt die

Orientierung an dieser vernunftgeformten Tugend es ihr mehr denn jede Regelorientierung,

"pluralistisch, kontextsensitiv und offen" (Hursthouse 2017: 329) zu agieren. Diese Offenheit

führt jedoch (zwangsläufig) dazu, dass aus einer ähnlichen Motivation verschiedene Arten der

Handlung erwachsen können.

So lehnt Hursthouse (2000) bspw. aufgrund der Verflochtenheit von Mensch und Natur bzw.

Tier jeglichen moralischen Anthropomorphismus ab, während Becker (1983) aufgrund der

Begrenztheit der moralrelevanten Ressourcen auf eine Staffelung nach "sozialer Distanz" und

einen "schwachen Speziesismus" besteht.

v. Rechtsethische Ansätze

Sich selbst einer Tierrecht-Position zuordnend, betont Elizabeth Anderson (2017), dass bei

deren Ausgestaltung die gegebene Pluralität von Werten ebenso zu beachten ist, wie "die

Abhängigkeit der Rechte von den natürlichen und sozialen Kontexten und die Konsequenzen

ihrer Durchsetzung" (Anderson 2017: 320).

Über die Ethik hinausgreifend, integriert Gary Francione (2017) juristische Perspektiven in

seine Abhandlung. Die den aktuellen Umgang mit Tieren prägende "moralische

Schizophrenie" sieht er im rechtlichen Status der Tiere als Eigentum begründet. Dieser

verhindert ein Ernstnehmen von deren Interessen und führt zu einer faktischen Akzeptanz

von "unnötigem Tierleid".

- Seite 12



Seine Tierethik ebenfalls von einer Kritik der Stellung der Tiere als Eigentumsgegenstände aus

bildend, zieht Bob Torres hieraus umfassendere Konsequenzen. Da die kommodifizierende

Tierausbeutung derart eng mit dem Eigentumsstatus der Tiere und folglich mit den

gesellschaftlichen Ordnungen zusammenhängt, fordert der Einsatz für Tiere, "sich auf allen

Ebenen der gesellschaftlichen Ordnung gegen die beherrschenden und unterdrückenden

Dynamiken unserer Kultur und Wirtschaft zu wehren" (Francione 2017: 547).

Ähnlich radikale Folgen zieht Benton (2017) aus einer ökosozialistischen Tierrechts-

Perspektive. Anders als Torres fokussiert er sich dabei besonders auf die unlösliche

Verflochtenheit von kapitalistisch geformten Verhältnissen und der Ausbeutung von Tieren.

Eine Durchsetzung von Tierrechten setzt somit eine "umfassende gesellschaftliche

Transformation der sozialen Verhältnisse" (Benton 2017: 66) voraus.

 

c. Aktuelle Theologische Positionen

i. Diskussionen

Im Fokus aktueller theologischer Einzeldebatten stehen der Speziesismus, die "Würde des

Tieres" sowie die tierliche Moralfähigkeit. Exemplarisch für diese Diskussionen werden im

Folgenden Härle, Preuß und Berkmann dargestellt.

Wilfried Härle (2010) setzt sich mit dem Singerschen Speziesismusvorwurf gegen die christlich-

jüdische Tradition auseinander und ersetzt aus theologischer Perspektive die

zugrundeliegende fähigkeitenbasierte Personenkonzeption durch eine relationsontologische.

Dirk Preuß (2011) setzte sich mit dem Begriff der "Würde des Tieres" aus der Perspektive der

Mitgeschöpflichkeit auseinander. Diese führt dazu, Tieren aufgrund ihrer

Anthroporelationalität und gestaffelt nach Menschenähnlichkeit, "verschiedene Würdearten"

(Preuß 2011: 114) zuzuschreiben. Weiterhin ist die Mit-Geschöpflichkeit in Sinne eines Mit-

Seins und Mit-Gestaltens auszudeuten, was vom Menschen erstens mehr Verantwortung

gegenüber Tieren, mit denen er lebt als gegenüber Tieren, neben oder gegen die er lebt,

zweitens mehr Verantwortung gegenüber den Tieren, an denen er mit-geschaffen hat.

John Berkman (2016) aktualisiert die thomistische These der Moralunfähigkeit von Tieren am

Beispiel von Schimpansen. Auf Verhaltensbeobachtungen zurückgreifend zeigt er, dass

Schimpansen über eine reflektierte praktische Rationalität und einen Sinn für Gerechtigkeit

- Seite 13



verfügen. Dies weist sie als moralfähige Tiere aus und stellt die grundlegende Mensch-Tier-

Unterscheidung in Frage.

ii. Katholische Ansätze

Rainer Hagencord (2010) attestiert den modernen Industrienationen ein falsches Tierbild,

welches sowohl den aktuellen wissenschaftlichen Erkenntnissen als auch dem biblischen

Zeugnis widerspricht und zu einem unverantwortlichen Umgang des Menschen mit der Natur

führt. Dem möchte Hagencord auf praktischer Seite mit dem von ihm gegründeten Institut für

theologische Zoologie und auf theoretischer Seite mittels Wiedergewinnung einer

theologischen Wertschätzung der Tiere entgegenwirken. Durch die "Natur als Lehrmeisterin"

und den Begriff der Mensch und Tier verbindenden näfäsch will er eine mystisch-erbauliche

"Kraft des Ja zum Leben" wachrufen und die menschliche Welt- wie Selbstentfremdung

überwinden.

Kurt Remele (2016) fordert eine "konsistente Ethik des Lebens" (Remele 2016: 167), welche

auch Tiere mit einschließt. Als Geschöpfen kommt diesen eine "kontrafaktisch unantastbare

Würde" (ebd. 27) zu, die jegliches unnötige Instrumentalisieren dieser für unwesentliche

Bedürfnisse verbietet. Ausgangspunkt seiner Ethik ist eine leidwahrnehmende Achtsamkeit,

die auf ein an das "Wohl aller Tiere und eines jeden Tiers" (ebd. 162) rückgebundenes, global-

ökologisches Gemeinwohl zielt. Aus diesen Grundlagen leitet er individual- wie sozialethische

Mindeststandards her, die nur in strikten Konfliktsituationen als ultima ratio zu brechen sind.

iii. Protestantische Ansätze

Unter den aktuellen protestantisch-theologischen Gesamtansätzen einer Tierethik können die

im Folgenden chronologisch vorgestellten als besonders paradigmatisch gelten.

In Jürgen Moltmanns Ethik der Hoffnung (2010) werden Tiere implizit mitbehandelt, insofern

sie Teil der Gaia-Erde als "planetarischem Organismus" sind. In dieser bilden Mensch und Tier

eine Schicksalsgemeinschaft, die von einem ökologischen Kollaps bedroht ist. Angesichts

dessen ist erstens ein Ernstnehmen der "größeren kosmischen Zusammenhänge der

Lebensbedingungen" (Moltmann 2010: 160) nötig, welches zweitens die "Notwendigkeit eines

alternativen [menschlichen] Lebensstils" (ebd. 172) deutlich macht, der von Nachhaltigkeit und

einem "Mitspracherecht" der Erde geprägt ist.

Ulrich H. J. Körtner (2015) entwirft aus der "Position einer theologisch reflektierten

- Seite 14



Verantwortungsethik" (Körtner 2015: 589) eine Bioethik nichtmenschlicher Lebensformen. Da

sich ein erkenntnistheoretischer wie moralischer Anthropozentrismus nicht vermeiden lässt,

muss der Mensch eine advokatorische Funktion übernehmen. Tiere sind entsprechend moral

patients, die insofern Gegenstand ethischer Reflexion sind, als sie "von den Handlungen des

Menschen und ihren Folgen betroffen sind" (ebd. 589). Als ethisches Kriterium dient dabei

eine den Tieren zukommende eigene Würde, die jedoch von der des Menschen zu

unterscheiden ist. Die Differenz beider Würdebegriffe liegt darin, dass die Tierwürde keine

unantastbare Größe darstellt, ihre Verletzung dennoch legitimationsbedürftig ist und einer

Güterabwägung unterliegt.

Clemens Wustmans (2015) entwirft seine Tierethik als Ethik des Artenschutzes. Ausgehend

von einer kriterialen Verantwortungsethik initiiert eine Akzentverschiebung von der Beachtung

von Tieren als moralisch relevanten Individuen hin zur Bedeutung von Tieren "im größeren

ökologischen Zusammenhang für die Bewahrung der Schöpfung" (Wustmans 2015: 12). Als

Ziel gilt ihm der "Schutz und Erhaltung von Biodiversität" (ebd.).

In seiner Schamethik gesteht Klaas Huizing (2016) dem vulnerablen Blick des Tieres

Beschämungspotential zu. Einer aus diesem Blick erwachsenden kollektiven Scham entgeht

der Mensch jedoch, indem er durch gewaltsame Abschottung der Tiere in Schlacht- und

Haltungsfabriken ein immun-steriles Klima schafft. Hier erwächst aus einem falschen Umgang

mit Scham ein rücksichtsloser Umgang mit Tieren (Scham-Schuld-Verschiebung), der wirksam

nur durch eine notwendige Beschämung und durch eine aus ihr erwachsende Sensibilität

sowie neue Normen zu überwinden ist. Solch schamgesteuerte tierethische Konflikte werden

wirksam durch "Erregungskommunen der nächsten Generation im Verbund mit der Kunst"

(Huizing 2016: 385) inszeniert.

Vorschläge:

GS, KathRel, 1./2. Klasse, Die Größe und Vielfalt der Welt:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/katholische-

religionslehre#27078 

GS, Ethik, 1./2. Klasse, Die Natur schützen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/26644 

- Seite 15

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/katholische-religionslehre#27078 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/katholische-religionslehre#27078 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/26644 


GS, KathRel, 1./2. Klasse, Die Größe und Vielfalt der Welt:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/4/katholische-

religionslehre#27216 

GS, Ethik, 3./4. Klasse, Den Menschen als Teil der Natur erkennen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/3/ethik#26778 

FS, Ethik, 1./2. Klasse, Die Natur schützen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/179509 

FS, Ethik, 3./4. Klasse, Den Menschen als Teil der Natur erkennen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/176742 

RS, EvRel, 5. Klasse, Schöpfung:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/5/evangelische-

religionslehre#62483 

RS, KathRel, 7. Klasse, Biblische Weisungen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/7/katholische-

religionslehre#62279 

MS, Ethik, 7. Klasse, Den Wert der Natur erkennen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/36611 

WS, Ethik, 7. Klasse, Den Wert der Natur erkennen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/36611 

MS, KathRel, 8. Klasse, Schöpfung:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/8/katholische-

religionslehre/mittlere-reife-klasse#73453 

Gym, EvRel, 8. Klasse, Die Welt als Gottes Schöpfung:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/8/evangelische-

religionslehre#46817 

- Seite 16

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/4/katholische-religionslehre#27216
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/4/katholische-religionslehre#27216
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/3/ethik#26778 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/179509 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/176742 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/5/evangelische-religionslehre#62483 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/5/evangelische-religionslehre#62483 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/7/katholische-religionslehre#62279 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/7/katholische-religionslehre#62279 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/36611 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/36611 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/8/katholische-religionslehre/mittlere-reife-klasse#73453 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/8/katholische-religionslehre/mittlere-reife-klasse#73453 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/8/evangelische-religionslehre#46817 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/8/evangelische-religionslehre#46817 


Gym, Ethik, 8. Klasse, Umwelt- und Tierethik:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/47127 

Gym, KathRel, 8. Klasse, Zur Gottesebenbildlichkeit berufen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/8/katholische-religionslehre 

MS, KathRel, 9. Klasse, Engagement für Gerechtigkeit:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/9/katholische-

religionslehre/mittlere-reife-klasse#73521 

RS, KathRel, 9. Klasse, Verantwortlich handeln:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-

religionslehre#62362 

RS, KathRel, 9. Klasse, Warum es uns gibt:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-

religionslehre#62364 

BOS, KathRel, 10. Klasse, Gewissen und Verantwortung:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/10/katholische-religionslehre#117420 

FOS, KathRel, 10. Klasse, Gewissen und Verantwortung:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/10/katholische-religionslehre#126393 

RS, EvRel, 10. Klasse, Verantwortung übernehmen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/evangelische-

religionslehre#62782 

RS, KathRel, 10. Klasse, Grenzen erkennen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/katholische-

religionslehre#62415 

Gym, KathRel, 10. Klasse, Der Mensch als Hüter des Lebens:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/10/katholische-

religionslehre#46546 

- Seite 17

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/47127 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/8/katholische-religionslehre 
 https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/9/katholische-religionslehre/mittlere-reife-klasse#73521 
 https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/9/katholische-religionslehre/mittlere-reife-klasse#73521 
 https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/9/katholische-religionslehre/mittlere-reife-klasse#73521 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-religionslehre#62362 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-religionslehre#62362 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-religionslehre#62364 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-religionslehre#62364 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/10/katholische-religionslehre#117420 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/10/katholische-religionslehre#126393 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/evangelische-religionslehre#62782 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/evangelische-religionslehre#62782 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/katholische-religionslehre#62415
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/katholische-religionslehre#62415
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/10/katholische-religionslehre#46546 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/10/katholische-religionslehre#46546 


Gym, EvRel, 12. Klasse, Die Frage nach dem guten Leben:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/evangelische-

religionslehre#50004 

Gym, Kath Rel, 12. Klasse, Der Mensch:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/katholische-

religionslehre#50793 

BOS, Ethik, 12. Klasse, Tierethik:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/115028 

BOS, EvRel, 12. Klasse, Global gerecht:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/12/evangelische-religionslehre 

FOS, Ethik, 12. Klasse, Tierethik:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/126199 

FOS, EvRel, 12. Klasse, Global gerecht:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/12/evangelische-religionslehre#126311 

BOS, EvRel, 13. Klasse, Bedacht entschieden:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/13/evangelische-religionslehre#116228 

FOS, EvRel, 13. Klasse, Bedacht entschieden:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/13/evangelische-religionslehre#126343 

 

Allen, C., und Saidel, E.: Die Evolution der Referenz (M. Wild, Trans.), in: Perler, D./ Wild, M.

(Hg.), Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskussion, Frankfurt am

Main 2005, 323–356.

Anderson, E.: Tierrechte und die verschiedenen Werte nichtmenschlichen Lebens. Tierschutz,

Tierrechte und Naturschutz (E. Pissarskoi & F. Schmitz, Trans.). In F. Schmitz (Hg.), Tierethik.

Grundlagentexte, Berlin 32017, 287–320.

Becker, L. C. (1983). The Priority of Human Interests, in: Miller, H. B./ Williams, W. H. (Hg.),

Ethics and Animals, Clifton 1983, 225–238.

Benton, T.: Tierrechte: Ein ökosozialistischer Ansatz (F. Schmitz, A. Dinges, & T. Bradschetl,

- Seite 18

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/evangelische-religionslehre#50004
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/evangelische-religionslehre#50004
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/katholische-religionslehre#50793
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/katholische-religionslehre#50793
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/115028
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/12/evangelische-religionslehre 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/126199
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/12/evangelische-religionslehre#126311
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/13/evangelische-religionslehre#116228
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/13/evangelische-religionslehre#126343


Trans.), in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 32017, 478–511.

Berkman, J.: Just Chimpanzees? A Thomistic Perspective on Ethics in a Nonhuman Species, in:

Crane, J. K. (Hg.), Beastly Morality. Animals as Ethical Agents, New York 2016, 195–224.

Brandom, R.: Begründen und Begreifen. Eine Einführung in den Inferentialismus, Frankfurt am

Main 2001.

Cohen, C.: Why Animals Do Not Have Rights. In T. Regan & C. Cohen (Hg.), The Animal Rights

Debate, New York, Oxford 2001, 34–36.

Darwin, C.: Die Abstammung des Menschen (H. Schmidt Hg.), Stuttgart 21996.

Davidson, D.: Rationale Lebewesen (D. Perler, Trans.), in: Perler, D./ Wild, M. (Hg.), Der Geist

der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskussion, Frankfurt am Main 2005,

117–131.

de Montaigne, M.: Apologie für Raymond Sebond (H. Stilett, Trans.), in: Enzensberger, H. M.

(Hg.), Michel de Montaigne. Essais, Frankfurt am Main 1998, 217–300.

DeGrazia, D.: Gleiche Berücksichtigung und ungleicher moralischer Status (A. Burkard, Trans.),

in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 32017, 133–152.

Dennett, D. C.: Das Bewusstsein der Tiere: Was ist wichtig und warum? (M. Wild, Trans.). In

Perler, D./ Wild, M. (Hg.), Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen

Diskussion, Frankfurt am Main 2005, 389–407.

Deschner, K. (22.08.1997). Das schwärzeste aller Verbrechen. Christen gegen die Kreatur: Eine

Polemik. Die Zeit.

https://www.zeit.de/1997/35/Das_schwaerzeste_aller_Verbrechen/komplettansicht, zuletzt

aufgerufen am 23.11.2018.

Deutsche Bischofskonferenz: Die Verantwortung des Menschen für das Tier. Positionen –

Überlegungen – Anregungen. 4. Oktober 1993, Bonn 1933.

Deutscher Tierschutzubund e.V. (15.01.2018): Statistiken zu Versuchstieren. Deutschland 2016:

Weiter steigende Zahlen - fast drei Millionen Tiere leiden und sterben in Laboren. Deutscher

Tierschutzubund e.V.

https://www.tierschutzbund.de/information/hintergrund/tierversuche/versuchstierstatistiken/,

zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Donaldson, S., & Kymlicka, W.: Zoopolis. A Political Theory of Animal Rights, New York 2011.

Donovan, J.: Attention to Suffering. Sympathy as a Basis for Ethical Treatment of Animals, in

Donovan J./ Adams C. J. (Hg.), Beyond Animal Rights. A Feminist Caring Ethic for the Treatment

of Animals, New York 1996, 147–169.

- Seite 19

https://www.zeit.de/1997/35/Das_schwaerzeste_aller_Verbrechen/komplettansicht
https://www.tierschutzbund.de/information/hintergrund/tierversuche/versuchstierstatistiken/


Dretske, F.: Minimale Rationalität (G. Weber & M. Wild, Trans.), in: Perler D./ Wild M. (Hg.), Der

Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskussion, Frankfurt am Main 2005,

213–222.

Evangelische Kirche in Deutschland: Zur Verantwortung des Menschen für das Tier als

Mitgeschöpf. Ein Diskussionsbeitrag des wissenschaftlichen Beirats des Beauftragten für

Umweltfragen des Rates des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, Hannover 21992.

Francione, G. L.: Empfindungsfähigkeit, ernst genommen (K. Petrus, Trans.), in: Schmitz, F.

(Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 32017, 153–175.

Griffin, D. R.: The question of animal awareness. Evolutionary continuity of mental experience,

New York 1976.

Gruen, L.: Sich Tieren zuwenden: Empathischer Umgang mit der mehr als menschlichen Welt

(T. Gutmann & F. Schmitz, Trans.), in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 3

2017, 390–404.

Hagencord, R.: Vom verhängnisvollen Irrtum über die Tiere. Zum Projekt einer theologischen

Zoologie, in: Hagencord, R. (Hg.), Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansätze einer

theologischen Zoologie, Regensburg 2010, 21–37.

Härle, W.: Alle Menschen sind Personen. Auseinandersetzung mit dem Speziesismusvorwurf,

in: Dabrock, P./ Denkhaus, R./ Schaede, S. (Hg.), Gattung Mensch. Interdisziplinäre

Perspektiven, Tübingen 192010, 207-225.

Heinrich-Böll-Stiftung, Bund für Umwelt und Naturschutz Deutschland, & Le Monde

Diplomatique: Fleischatlas. Daten und Fakten über Tiere als Nahrungsmittel, Paderborn 22018.

Huizing, K.: Scham und Ehre. Eine theologische Ethik, Gütersloh 2016.

Hursthouse, R.: Ethics, Humans and Other Animals. An Introduction with Readings, New York

2000.

Hursthouse, R.: Tugendethik und der Umgang mit Tieren (S. Bünker & B. Krickel, Trans.), in:

Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 32017, 321–348.

Industrieverband Heimtierbedarf e.V., & Zentralverhand Zoologischer Fachbetriebe

Deutschlands e.v. (2016). Der deutsche Heimtiermarkt 2016. Struktur und Umsatzdaten.

Zentralverhand Zoologischer Fachbetriebe Deutschlands e.v. Retrieved from

https://www.zzf.de/fileadmin/files/ZZF/Marktdaten/ZZF_IVH_Der_Deutsche_Heimtiermarkt_2016_A4.pdf

, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Katholische Kirche: Katechismus der Katholischen Kirche. Neuübersetzung aufgrund der Editio

typica Latina, München 2003.

- Seite 20

https://www.zzf.de/fileadmin/files/ZZF/Marktdaten/ZZF_IVH_Der_Deutsche_Heimtiermarkt_2016_A4.pdf


Korsgaard, C.: Mit Tieren interagieren: Ein kantianischer Ansatz (C. Kietzmann, Trans.), in:

Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 32017, 243–286.

Körtner, U. H. J.: Bioethik nichtmenschlicher Lebensformen, in: Huber, W./ Meireis, T./ Reuter,

H.-R. (Hg.), Handbuch der Evangelischen Ethik, München 2015, 585–647.

Luke, B.: Selbstzähmung oder Verwilderung? Fu r̈ eine nicht-patriarchalische Metaethik der

Tierbefreiung (T. Gutmann & F. Schmitz, Trans.), in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik.

Grundlagentexte, Berlin 32017, 407–444.

Midgley, M. (Hrsg.): Animals and Why They Matter, Athens 1983.

Millikan, R. G.: Verschiedene Arten von zweckgerichtetem Verhalten (D. Perler, Trans.), in:

Perler, D./ Wild, M. (Hg.), Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen

Diskussion, Frankfurt am Main 2005, 201–212.

Moltmann, J.: Ethik der Hoffnung, Gütersloh 2010.

Müller, K.: Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Über eine noch kaum wahrgenommene

Herausforderung durch Nikolaus von Kues und ihre Aktualität. In R. Hagencord (Ed.), Wenn

sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansätze einer theologischen Zoologie, Regensburg 2010,

75–83.

Nagel, T.: What Is It Like to Be a Bat? The Philosophical Review, 83(4), 1974, 435–450. 

Nussbaum, M. C.: Jenseits von »Mitleid und Menschlichkeit«: Gerechtigkeit fu r̈

nichtmenschliche Tiere (R. Celikates & E. Engels, Trans.), in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik.

Grundlagentexte, Berlin 32017, 176–216.

Papst Benedikt XVI. (22.11.2011): Rede Papst Benedikts XVI. im Deutschen Bundestag am 22.

September 2011. Deutscher Bundestag,

https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede/250244, zuletzt

aufgerufen am 23.11.2018.

Papst Franziskus: Enzyklika "Laudato si'" von Papst Franziskus. Über die Sorge für das

gemeinsame Haus (Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz Hg.), Bonn 2015.

Pastorale Konstitution (07.12.1965): Gaudium et spes. Die Kirche in der Welt von heute. Der

Heilige Stuhl, http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Perler, D., & Wild, M.: Der Geist der Tiere – eine Einführung, in Perler, D./ Wild, M. (Hg.), Der

Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskussion, Frankfurt am Main 2005,

10–74.

Preuß, D.: Die »Würde des Tieres«. Eine Interpretation anhand seiner »Mitgeschöpflichkeit«.

- Seite 21

https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede/250244
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html


Zeitschrift für Evangelische Ethik, 55(2), 2011, 111–118.

Regan, T.: The Case for Animal Rights, London 1988.

Regan, T.: Empty Cages. Facing the Challenge of Animal RIghts, Lanham, Boulder, New York,

Toronto, Oxford 2004.

Remele, K.: Die Würde des Tieres ist unantastbar, Kevelaer 2016.

Riede, P.: Tier. In Wissenschaftliches Bibellexikon im Internet, Stuttgart 2018.

Rotzetter, A.: Tiere – unsere Schwestern und Brüder. Die Tiere und ihre Wertschätzung nach

den Schriften des Franz von Assisi, in: Hagencord, R. (Hg.), Wenn sich Tiere in der Theologie

tummeln. Ansätze einer theologischen Zoologie, Regensburg 2010, 57–74.

Schmitz, F.: Tierethik – eine Einführung, in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin
32017, 13–73.

Schroer, S.: "Du sollst dem Rind beim Dreschen das Maul nicht zubinden" (Dtn 25,4).

Alttestamentliche Tierethik als Grundlage einer theologischen Zoologie. In Hagencord, R. (Hg.),

Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansätze einer theologischen Zoologie, Regensburg

2010, 38–56.

Schweitzer, A.: Die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben, in: Schweitzer, A. (Hg.), Kultur und Ethik.

Kulturphilosophie. Zweiter Teil, München 1923.

Sekretariat der Österreichischen Bischofskonferenz (15.05.1990): Sozialhirtenbrief der

katholischen Bischöfe Österreichs. Österreichische Bischofskonferenz,

https://www.bischofskonferenz.at/material/sozialhirtenbrief-der-katholischen-bischoefe-

sterreichs-teil-1, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Singer, P.: Die Befreiung der Tiere, Reinbek bei Hamburg 1996.

Singer, P.: Praktische Ethik (O. Bischoff, J.-C. Wolf, D. Klose, & S. Lenz, Trans.), Stuttgart 32013.

Statistisches Bundesamt (07.02.2018): Fleischerzeugung im Jahr 2017 deutlich gesunken.

destatis,

https://www.destatis.de/DE/PresseService/Presse/Pressemitteilungen/2018/02/PD18_038_413.html

, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Statistisches Bundesamt (2018b): Geflügelschlachtereien, Geschlachtete Tiere, Schlachtmenge:

Deutschland, Monate, Geflügelart. destatis, https://www-

genesis.destatis.de/genesis/online;sid=2725A2AEC0D8E7DC4926F3C86B0CD216.GO_1_3?operation=previous&levelindex=2&levelid=1539872587805&step=2

, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Thünen-Institut für Nutztierhaltung (28.09.2018): Steckbriefe zur Tierhaltung in Deutschland:

Ein U b̈erblick. Thünen. Retrieved from https://www.thuenen.de/media/ti-

- Seite 22

https://www.bischofskonferenz.at/material/sozialhirtenbrief-der-katholischen-bischoefe-sterreichs-teil-1
https://www.bischofskonferenz.at/material/sozialhirtenbrief-der-katholischen-bischoefe-sterreichs-teil-1
https://www.destatis.de/DE/PresseService/Presse/Pressemitteilungen/2018/02/PD18_038_413.html
https://www-genesis.destatis.de/genesis/online;sid=2725A2AEC0D8E7DC4926F3C86B0CD216.GO_1_3?operation=previous&levelindex=2&levelid=1539872587805&step=2
https://www-genesis.destatis.de/genesis/online;sid=2725A2AEC0D8E7DC4926F3C86B0CD216.GO_1_3?operation=previous&levelindex=2&levelid=1539872587805&step=2
https://www.thuenen.de/media/ti-themenfelder/Nutztierhaltung_und_Aquakultur/Nutztierhaltung_und_Fleischproduktion/Steckbrief_Nutztierhaltung_2018.pdf


themenfelder/Nutztierhaltung_und_Aquakultur/Nutztierhaltung_und_Fleischproduktion/Steckbrief_Nutztierhaltung_2018.pdf

, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Tye, M.: Das Problem primitiver Bewusstseinsformen. Haben Bienen Empfindungen?, in:

Esken, F./ Heckmann, H.-D. (Hg.), Bewusstsein und Repräsentation. Beiträge aus Philosophie

und Kognitionswissenschaft, Paderborn 1998, 91–122.

United States Catholic Conference. (1989, 14.11.1991). Renewing the Earth. An Invitation to

Reflection and Action on Environment in Light of Catholic Social Teaching. United States

Conference of Catholic Bishops. Retrieved from http://www.usccb.org/issues-and-

action/human-life-and-dignity/environment/renewing-the-earth.cfm, zuletzt aufgerufen am

23.11.2018.

Verband der Zoologischen Gärten e.V. (2017, 11.2017). Faktenblatt. Verband der Zoologischen

Gärten e.V. Retrieved from https://www.vdz-zoos.org/fileadmin/VdZ-

Dokumente/allgemein/VdZ_Faktenblatt_2017.pdf, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschland: Tier und Mensch. Texte aus der velkd,

52, 1953.

Wild, M.: Tierphilosophie zur Einführung, Hamburg 2008.

Wolf, U.: Einleitung, in: Wolf, U. (Hg.), Texte zur Tierethik, Stuttgart 2008, 9–22.

Wolf, U. (14.01.2014): Tierethische Positionen. Dossier Bioethik. Retrieved from

http://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen?p=all, zuletzt

aufgerufen am 23.11.2018.

Wustmans, C.: Tierethik als Ethik des Artenschutzes. Chancen und Grenzen, Stuttgart 2015.

Veröffentlicht am 26.11.2018 (Version 1.0).

Zitierweise:

Tretter, M.: Art. "Tierethik" (Version 1.0 vom 26.11.2018), in: Ethik-Lexikon, verfügbar unter:

https://www.ethik-lexikon.de/lexikon/tierethik.

Tierethik

Kant

Fleischkonsum

Vegetarier

Tierschutz

Würde

- Seite 23

https://www.thuenen.de/media/ti-themenfelder/Nutztierhaltung_und_Aquakultur/Nutztierhaltung_und_Fleischproduktion/Steckbrief_Nutztierhaltung_2018.pdf
http://www.usccb.org/issues-and-action/human-life-and-dignity/environment/renewing-the-earth.cfm
http://www.usccb.org/issues-and-action/human-life-and-dignity/environment/renewing-the-earth.cfm
https://www.vdz-zoos.org/fileadmin/VdZ-Dokumente/allgemein/VdZ_Faktenblatt_2017.pdf
https://www.vdz-zoos.org/fileadmin/VdZ-Dokumente/allgemein/VdZ_Faktenblatt_2017.pdf
http://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen?p=all
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/tierethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/kant
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/fleischkonsum
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/vegetarier
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/tierschutz
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/wuerde


Grundrechte

- Seite 24

https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/grundrechte

