a Fthik-Evangelisch

Eine Initiative des Netzwerks Ethik in der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern und der Lehrstiihle fir Evangelische Ethik an den bayerischen Universitaten

Tierethik

Autor

I\/_Ia>r< Tretter

a. Zahlen und Daten

Tiere sind in nahezu allen gesellschaftlichen Bereichen prasent. Mit ca. 190 Millionen
gehaltenen Nutztieren (Thanen-Institut fur Nutztierhaltung 2018) und ca. 30 Millionen
Heimtieren (Industrieverband Heimtierbedarf e.V. & Zentralverband Zoologischer
Fachbetriebe Deutschlands e.V. 2016) machen diese beiden Bereiche in Deutschland
zahlenmaRig den groRten Teil aus. Dazu kommen Tiere, die auf dem Arbeitsmarkt oder als
persdnliche Assistenztiere eingesetzt werden, ebenso wie 181.000 Tiere, die in zoologischen
Garten gehalten (Verband der Zoologischen Garten e.V. 2017) oder 2,9 Millionen Tiere, die in
Tierversuchen eingesetzt werden (Deutscher Tierschutzbund e.V. 2018).

Fokussiert man sich auf die Nutztierhaltung, so wurden in Deutschland im Jahr 2017 57,9
Millionen Schweine und ca. 600 Millionen Masthuhner zur Fleischgewinnung geschlachtet.
Dies sind bereits 8,1 Millionen Tiere weniger als im Vorjahr (Statistisches Bundesamt 20183,
2018b). Parallel dazu nimmt der pro-Kopf-Fleischkonsum in Deutschland leicht ab - 59 kg pro
Person im Jahr 2016 gegenuber einem Spitzenwert von 62,8 kg im Jahr 2011 - und der Anteil

vegetarisch lebender Personen hat sich in den letzten zehn Jahren auf vier Prozent verdoppelt

- Seite 1


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/tierethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/max-tretter
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/max-tretter

(Heinrich-Boll-Stiftung, Bund fur Umwelt und Naturschutz Deutschland, Le Monde
Diplomatique 2018).

Entgegen diesem Trend wird ein Anstieg des weltweiten Fleischkonsums bis 2050 um 85
Prozent prognostiziert. Dieser geht nicht nur mit negativen Konsequenzen fur das Tierwohl
einher, sondern hat auch schadliche Folgen fur die globale Nachhaltigkeit (Landwirtschaft,

Grundwasser, Klima) und Gerechtigkeit (Heinrich-Boll-Stiftung et al. 2018).

b. Rechtliche Lage

Um unter gegebenen Bedingungen ein Mindestmal3 an Tierschutz gewahrleisten zu kénnen,
haben weltweit viele Staaten Tierschutzgesetze erlassen. In Deutschland ist Tierschutz seit
2002 verfassungsrechtlich als Staatsziel im Art. 20a des GG verankert. Genaueres klart das
TierSchG von 1972, welches von "der Verantwortung des Menschen fur das Tier als
Mitgeschopf" (81 Satz 1) ausgeht und den Grundsatz verfolgt: "Niemand darf einem Tier ohne
vernunftigen Grund Schmerzen, Leiden oder Schaden zuftuigen" (81 Satz 2). Dieses Gesetz wird
seit 1986 erganzt um das TierVerbG, welches auf eine sukzessive Verbesserung des
Rechtsstatus der Tiere im Privatrecht zielt.

Wahrend in Deutschland das Tierrecht in der Verantwortung des Menschen grindet, wird in
der Schweizer Bundesverfassung (Art. 120 Abs. 2) und deren TSchG (Art. 1) von einer "Wurde

der Kreatur" bzw. einer "WuUrde des Tieres" gesprochen.

a. Tierphilosophische Grundunterscheidungen

Die Tierphilosophie befasst sich mit der Frage was Tiere als Tiere ausmacht. Dabei sind die
beiden Grundfragen nach den Fahigkeiten der Tiere ("Geist der Tiere") und dem "Verhaltnis
des Menschen zu seiner tierlichen Natur" (Wild 2008: 11) ("anthropologische Differenz")
leitend. Zentral sind diese Fragestellungen deshalb, da gegebene Antworten Kriterien fur die

tierethische Urteilsbildung bereitstellen.

i. Historische Positionen

- Seite 2



Das Nachdenken Uber Tiere war stets gepragt von zwei verschiedenen Perspektiven. Dies zeigt
die folgende Darstellung der historisch einflussreichsten (Tier-)Denker.

Am Anfang stand Aristoteles. Bei ihm definiert sich der Mensch primar Uber seine Abgrenzung
vom Tier. Auch wenn dessen genus proximum das animal ist, hebt er sich als Sprache,
Rationalitat oder Hande Habender sowie als Staaten Bildender durch eben diese differentiae
specificae von Tieren ab.

In der Neuzeit pladiert Michel de Montaigne (1998) fir eine weitgehende Ahnlichkeit zwischen
Mensch und Tier. Gemal3 seinem methodischen Grundsatz, von gleichen Wirkungen auf
gleiche Vermaogen zu schliel3en, folgert er, "dass eben der Verstand und eben der Weg, die
unser [menschliches] Werken und Wirken bestimmen, im selben Mal3e auch fur sie [Tiere]
bestimmend sind, wenn nicht in hdherem™" (227).

Als neuzeitliche Gegenposition kann Descartes gelten. Die Welt in res extensa und res cogitans
einteilend, gesteht er Tieren nur Anteil an der res extensa zu. Da jedoch die res cogitans die
beseelte wie denkende Substanz ist, sind Tiere letztlich nur wahrnehmende,
empfindungsfahige und lebendige Maschinen.

Darwin hingegen erarbeitet in seiner Evolutionstheorie, dass Mensch und Tier einem
gemeinsamen Lebensbaum angehoren, derselben naturlichen Selektion unterworfen sind und
auf denselben gemeinsamen Vorfahren zurtickgehen. Diese biologische Kontinuitat ist fur
Darwin so grundlegend, dass er in Die Abstammung des Menschen (1966) jegliche
fundamentale Unterschiede hinsichtlich emotionaler, mentaler und moralischer Vermogen

bestreitet.

ii. Differentialismus und Assimilationismus

Mit Brandom (2001) nennt man diese beiden Perspektiven Differentialismus und
Assimilationismus. Wahrend der Differentialismus von einem grundlegenden Unterschied
zwischen Mensch und Tier ausgeht und diesen in bestimmten Fahigkeiten oder Eigenschaften
des Menschen verankert, beginnt der Assimilationismus bei den gemeinsamen elementaren
Grundlagen und -fahigkeiten tierischen und menschlichen Lebens. Von dort arbeitet er sich
stufenweise "aufwarts" und betont dabei die weitgehende Kontinuitat, bis er bei den
trennenden Eigenschaften oder Fahigkeiten angelangt.

Da beide Herangehensweisen konkrete tierische Fahigkeiten und Eigenschaften

miteinbeziehen, ist ein steter Bezug auf andere Wissenschaften - bspw. das interdisziplinare

- Seite 3



Forschungsfeld der Human-Animal-Studies oder der kognitiven Ethologie - notwendig.

b. Tierethische Grundunterscheidungen

i. Kant und Schopenhauer

In Ubertragener Weise lassen sich die beiden Herangehensweisen auch bei Kant und
Schopenhauer, den beiden bekanntesten historischen tierethischen Positionen wiederfinden.
Als Differentialist erkennt Kant gegentber vernunftunfahigen Wesen nur indirekte Pflichten
an, insofern "menschliche Grausamkeit gegenuber Tieren die Moral in Bezug auf den
Menschen [schwache]" (Wolf 2008: 15). Schopenhauer hingegen folgert aus einer

assimilationistischen Grundlage direkte Pflichten gegenuber allen leidensfahigen Wesen.

ii. Differenzierungen der Herangehensweise

Bei Kant und Schopenhauer zeigt sich die Unterscheidung von direkten und indirekten
Pflichten. Diese Alternative grindet in der Unterscheidung, ob Tieren der moralische Status
eines zu beachtenden moralischen Objekts zuerkannt wird (Schopenhauer) oder nicht (Kant).
Das Zuerkennen eines solchen Status ist wiederum von bestimmten Kriterien abhangig.

Als solche Kriterien kdnnen erstens bestimmte relevante Fahigkeiten gelten. Hier finden sich
Rationalitat, Empfindungs- bzw. Leidensfahigkeit oder Lebendigkeit, was zu ratiozentrischen
(Menschen), pathozentrischen bzw. sentiestistischen (Tiere) oder biozentrischen (Pflanzen,
Okosysteme) Ethikvorstellungen fuhrt. Im Gegensatz zu solchen Eigenschaftenansatzen wird
zweitens von Seiten der Beziehungsansatze eingewandt, dass auch "Faktoren wie die
Beziehungen, die zwischen Menschen untereinander und zwischen Menschen und anderen
Tieren bestunden, oder die persdnlichen Einstellungen von Menschen gegenuber Tieren mit
einbezogen werden [mussen]" (Schmitz 2017: 50). Diese relationalen Ansatze lassen sich
weiterhin um soziologische, politiktheoretische und 6konomische Aspekte erweitern.

Je nach gewahltem Kriterium ergeben sich unterschiedliche ethische Ansatze. Auf den
Fahigkeitenansatz beziehen sich vornehmlich der Utilitarismus und die Position der
Tierrechte. Hingegen setzen die Mitleids- und die Tugendethik bei den menschlichen
Einstellungen gegenuber Tieren ein.

Als gemeinsame Grundlage aller tierethischen Ansatze gilt dabei ein epistemischer

- Seite 4



Anthropozentrismus. Davon zu unterscheiden ist ein moralischer Anthropozentrismus,
welcher die bloRe Zugehorigkeit zur Spezies Mensch als moralisches Grundkriterium
heranzieht. Von Seiten des Fahigkeitsansatzes wird dies als Speziesismus verurteilt. Der
Beziehungsansatz hingegen baut auf eben diesem moralischen Anthropozentrismus auf und
erkennt anthroporelationale Beziehungen als moralisch entscheidende Kriterien an.

Werden Tiere als moralische Objekte in ethische Uberlegungen miteinbezogen, kann der
daraus erwachsende Anspruch auf verschiedene Arten eingeldst werden: Entweder im Sinne
des Tierschutzes als Verbesserung des individuellen Tierwohls im Rahmen der gegenwartigen
Tiernutzungspraxis, im Sinne der subjektiven Tierrechte und den daraus folgenden
(politischen) Konsequenzen fur die Tiernutzung bis hin zum Abolutionismus, als Artenschutz,
der auf den Erhalt ganzer Spezies zielt oder als Naturschutzethik, welche (primar wilde) Tiere

indirekt durch eine Bewahrung der naturlichen Okosysteme schiitzt.

c. Biblische Grundlagen(texte)

Tiere sind im Alten Testament Bundespartner Gottes (Gen 9,9-11) und kommunizieren auf
ihre Weise mit Gott (Ps 36,7; Ps 104,21; Ps 147,9; Hi 38,1). Zudem haben sie Anteil an der
VerheilBung des eschatologischen Friedens (Jes 11,6-10; Jes 65,25; Mk 1,12-13).

In den Schépfungstexten zeigt sich das vorgestellte Verhaltnis von Mensch und Tier: beide
sind am selben Tag aus demselben Erdboden geschaffen und durch Gottes Atem zum Leben
erweckt. Beide bewohnen (teilweise denselben Lebensraum), beide sind sterblich, beide leben
zunachst vegetarisch, haben aber Anteil am Fall der Schépfung, sodass ihnen nachsintflutlich
der Fleischkonsum freigegeben wird (Gen 1,1-3,24; Gen 9,2-3). Die Differenz zwischen Mensch
und Tier druckt sich dann im Akt der Namensgebung (Gen 2,18-20) aus, ebenso wie in der
Figur der Gottesebenbildlichkeit (Gen 1, 26-27). Letztere impliziert das dominium terrae (Gen
1,26-30; Ps 8), das im gegenseitigen Aufeinander-angewiesen-sein grindet und auf eine
mitunter gewalthaltige Erhaltung der Schépfung zielt.

Ausdruck findet diese Erhaltung u.a. in den Rechtstexten, welche auch Tiere als Rechtstrager
anerkennen und auf die "Eindammung von willkurlicher Gewalt gegen Tiere" (Schroer 2010:
38) zielen. Sie sollen Anteil am Ertrag ihrer Arbeit haben (Dtn 25,4), ebenso wie an der
Sabbatruhe (Ex 23,12 u.0.). Sie werden vor Sodomie (Ex 22,18; Lev 18,23), Kastration (Lev

- Seite 5



22,24) und hybrider Kreuzung geschutzt (Lev 19,19). Nicht nur Nutztieren, sondern auch
Wildtieren wird grundsatzlicher Schutz zugesprochen (Ex 23,11; Lev 25,7; Dtn 22,6-7). (Riede
2018; Schroer 2010)

d. Theologische Motive

i. Kirchengeschichtliche Positionen

Kirchengeschichtlich tauchen Tiere an prominenten Stellen regelmal3ig auf. Der dem Wolf und
den Vogeln predigende Franz von Assisi betrachtet Tiere als der Menschen "Bruder" und sogar
als Ubergeordnete Subjekte, denen der Mensch sogar Gehorsam schuldet (Rotzetter 2010).
Thomas von Aquin hingegen sprach Tieren Vernunft und Gerechtigkeitssinn ab, was sie als
moralunfahig ausweist. Sie sind dem Menschen zum Gebrauch geschaffen, weswegen der
Mensch sie zwar kritikfrei nutzen und téten darf, sie dabei aber mit Freundlichkeit und ohne
Grausamkeit behandeln soll. Vom Gedanken einer explicatio-Schopfung herkommend,
erkennt Nikolaus von Kues besonders auch im tierlichen Sein Mitteilungsmodi Gottes (Muller
2010). Albert Schweitzer entwirft unter dem Stichwort "Ehrfurcht vor dem Leben" eine
idealistisch-biozentristische Ethik, welche das Leben hierarchiefrei als solches heiligt und in

den Schutzbereich einer universellen Nachstenliebe stellt (Schweitzer 1923).

ii. Stellungnahmen der beiden Grof3kirchen Deutschlands

Nachdem die judisch-christliche Tradition in regelmaRigen Abstanden flr das Tierleiden
mitverantwortlich gemacht wird (Deschner 1997), hat sich sowohl die evangelische als auch
die romisch-katholische Kirche zu dem Thema Tierethik geaulRert.

Im Rackgriff auf das biblische Zeugnis beziehen sich die kirchlichen Publikationen besonders
auf die Schépfungsberichte und den eschatologischen Tierfrieden. Als theologische Motive
werden v.a. die menschliche Gottesebenbildlichkeit, der Herrschaftsauftrag und die daraus
erwachsende Verantwortung sowie die Mitgeschopflichkeit herangezogen. In der jeweiligen
An- wie Zuordnung und Gewichtung dieser Motive ergeben sich die verschiedenen
Herangehensweisen und Positionen der einzelnen Publikationen.

Sowohl die VELKD (1993) als auch die EKD (1992) legen in ihren beiden Texten die

gemeinsame (Mit-)Geschopflichkeit von Mensch und Tier zugrunde, die dann in einem zweiten

- Seite 6



Schritt durch die Ebenbildlichkeit bzw. den Herrschaftsauftrag different erweitert wird. Aus
dieser Verhaltnisbestimmung leitet die VELKD eine "Ethik der Mitgeschopflichkeit" ab, die dem
Tier einen relativen Eigenwert zuschreibt. Die EKD spricht von einer "Verantwortung des
Menschen fur das Tier", die sich in den drei Dimensionen "Barmherzigkeit, Humanitat und
Gerechtigkeit" konkretisiert.

Die DBK wahlt in ihrer "Dokumentensammlung" Die Verantwortung des Menschen fur das Tier
(1993) die Gottebenbildlichkeit als Grundmotiv. Diese eroffnet dem Menschen Rationalitat,
Zukunftsfahigkeit und Freiheit und schreibt ihm im Gegensatz zum Tier eine Wirde zu. Von
dieser Differenz ausgehend werden schépfungstheologische Motive miteinbezogen und eine
"graduell gestufte Ahnlichkeit zwischen Mensch und Tier" (DBK 1993) erkannt. Beide Aspekte
zusammen begrunden die Verantwortung des Menschen, die sich an der Schépfungsordnung
Gott-Mensch-Welt zu orientieren hat.

Grundlegend fur die romisch-katholische Position sind die Aussagen des Katechismus der
Katholischen Kirche (2003). Dieser bestimmt Tiere wesentlich zum Wohl der Menschheit und
ordnet sie diesem damit unter (KKK 2003). Der Mensch ist um seiner eigenen Wirde wegen
zur Sorge um sie aufgerufen, was ein "Dienstbar machen" dieser "in vernunftigen Grenzen"
miteinschliel3t (KKK 2003).

Innerhalb der rémisch-katholischen Kirche hat es seitdem einen Wandel im Bewusstsein in
Bezug auf Tiere gegeben. Wahrend Gaudium et spes (1965) den Menschen noch als die
"einzige von Gott um ihrer selbst willen gewollte Kreatur" (KKK 2003: 24) herausstellt und auch
der Katechismus (2003) dieser Spur folgt, sprechen bereits der Sozialhirtenbrief der
Osterreichischen Bischofskonferenz (1990) und ein Statement der United States Catholic
Conference (1989) vom "gottgewollten Eigenwert" der Schépfung. Seitdem findet diese
Position zunehmend Anklang, u.a. in Papst Benediks XVI. Rede vor dem Deutschen Bundestag
(2011) sowie Papst Franziskus Enzyklika Laudato si (2015).

a. Tierphilosophie — der Geist der Tiere

Aufgrund der moralischen Relevanz tierlicher Fahigkeiten fur tierethische
Eigenschaftsmodelle, ist die tierphilosophische Erforschung dieser grundlegend.
Leidensfahigkeit und Lebendigkeit als Kriterien weitestgehend ausblendend, befasst sich die

aktuelle Fachdebatte dabei primar mit dem Kriterium der Rationalitat und untersucht unter

- Seite 7


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/care-ethikcare-ethics

dem Stichwort "Geist der Tiere" deren kognitiven.

Der direkt unbeobachtbare "Geist der Tiere" wird mittels vier Kriterien erschlossen: 1)
Bewusstsein, 2) intentionale Zustande, 3) Sprache und 4) logisches Schlussfolgern. Wenn - je
nach Standpunkt -entweder ein einzelnes Kriterium (Minimalforderung) oder aber alle vier
(Maximalforderung) erfullt sind, kann man vom Vorhandensein eines Geistes ausgehen (Perler
& Wild 2005).

Wahrend das Bewusstsein meist als eigener Punkt bearbeitet wird, sind die Abhandlungen
Uber die Punkte 2) bis 4) meist untrennbar ineinander verflochten und bilden einen
sprachtheoretischen Ansatz.

Unter Bewusstsein wird seit Griffin (1976) und Nagel (1974) eine "Innenwelt" verstanden, in
der entsprechenden Erlebnissen eine "subjektive Perspektive" zugeordnet wird. Wahrend
beide ein solches tierisches Bewusstsein annehmen, geht Dennet (2005) davon aus, dass ein
solches Bewusstsein (eine "Benutzer-Illusion") notwendig eine interne
Informationsorganisation voraussetzt. Da sich eine solche jedoch lediglich der Mensch
angeeignet hat, wehrt er sich gegen weitergehende Ubertragungen menschlicher Begriffe auf
Tiere. Dementgegen bindet Tye (1998) im Rahmen seiner PANIC-Theorie das Bewusstsein an
bestimmte anatomische Strukturen sowie Verhaltensstukturen und postuliert beim
Vorhandensein dieser ein tierisches Bewusstsein.

Den sprachtheoretischen Ansatz verfolgend, erkennt Davidson (2005) propositionale
Einstellungen (Uberzeugungen) als grundlegend fiir Rationalitat wie geistige Zustande. Das
Vermogen, Uberzeugungen haben zu kénnen, ist jedoch an das Verfugen Gber eine Sprache
geknupft, woraus er folgert, dass "nur Kommunikationspartner" (Davidson 2005: 131) geistige
Zustande haben. Die Davidsonsche Zuruckweisung geistiger Zustande bei Tieren wird von
zwei Seiten hinterfragt. Auf der einen Seite bestreiten Autoren wie Millikan (2005) und Dretske
(2005), dass Denken ein Alles-oder-Nichts-Phanomen ist. Sie verweisen darauf, dass Tiere
innere Reprasentationen bilden, mithilfe derer sie Wahrnehmungen und Verhalten
kontrollieren und in denen sich ein "Vorlaufer von Gedanken" (Milikan 2005: 222) erkennen
|lasst. Auf der anderen Seite weisen Allen und Saidel (2005) exemplarisch nach, dass Grine
Meerkatzen referenzhaltige Alarmrufe verwenden. Diese eignen sie sich mittels Interaktion im
Laufe ihrer Ontogenese in verschiedenen Entwicklungsstadien an.

Sowohl die Diskussionen zum Bewusstsein als auch die des sprachtheoretischen Ansatzes

laufen darauf hinaus, dass Tieren weder Bewusstsein noch Sprache oder Denken, noch Geist

- Seite 8



in Ganze zu- oder abzusprechen ist. "Die entscheidende Frage sollte nicht lauten, ob Tiere

einen Geist haben, sondern welche Art von Geist sie haben" (Perler & Wild 2005: 74).

b. Tierethik — aktuelle Ansatze

Mit seinem Werk Die Befreiung der Tiere (1996) hat Peter Singer in den 1970er Jahren das
tierethische Nachdenken erneut angestol3en. Nahezu alle tierethischen Publikationen seitdem

beziehen sich auf ihn, weswegen seine Position zu Beginn dargestellt werden soll.

i. Peter Singer, Utilitarismus

Singers Ethik ruht auf zwei Stutzpfeilern: erstens der moralischen Objektivitat, die garantiert,
dass alle Interessen angemessen, gleich und speziesismusfrei behandelt werden, zweitens der
Aggregationsgrundsatz, demzufolge positive und negative Konsequenzen einander
aufgerechnet werden kdnnen. Wahrend unter Interessen in Die Befreiung der Tiere und der
ersten Ausgabe der Praktischen Ethik im Sinne eines klassischen Utilitarismus noch Lust und
Unlust als Kriterien zahlen, versteht Singer diese ab der zweiten Ausgabe seiner Praktischen
Ethik (2013) als rationale Praferenzen und fuhrt damit die Unterscheidung zwischen
selbstbewussten Personen und nicht-selbstbewussten, blol3 empfindungsfahigen Wesen ein.
Selbstbewusste Personen haben dabei einen Anspruch auf Interessenberucksichtigung,
empfindungsfahige Wesen mussen entsprechend dem utilitaristischen Lust-Leid-Kalkal

behandelt werden.

ii. Tierrechte

Die Theorie der Tierrechte, wie sie Tom Regan ausformulierte (Regan 1988: 2004), wird haufig
als Gegenpol zu Singers Utilitarismus verstanden. Singers Individuenvergessenheit
("replaceable receptables") kritisierend, fordert er stattdessen die dem Prinzip des Respekts
folgende Anerkennung des egalitaristischen, nicht-perfektionistischen inharenten Werts.
Trager dieses inharenten Werts sind Lebewesen, die dem - in dubio pro reo - Subjekt-eines-
Lebens-Kriterium entsprechen und deshalb durch die Prima-facie-Nichtschadigungspflicht
geschutzt sind.

Die Frage, ob Tiere Rechte besitzen, wird im Anschluss zumeist mit Bezug auf Kant

- Seite 9



weitergefuhrt. Dabei macht paradigmatisch Cohen (2001) das Argument stark, dass Tiere
keine Rationalitat oder Freiheit besitzen und somit weder Mitglieder einer moralischen
Gemeinschaft noch Trager von Rechten sein kénnen. Dem entgegnet Korsgaard (2017), dass
die Kantsche Frage nach dem Urheber der Gesetze um die Frage welche Guter diese schutzen
erweitert werden muss und entwickelt daraus einen angepassten kategorischen Imperativ,
welcher dem Cohenschen Ausschluss von nicht-rationalen Wesen aus der moralischen
Gemeinschaft entgegentritt.

Neben diesen Positionen, welche Tierrechte aus bestimmten Fahigkeiten und daraus
abgeleiteten moralischen Status herleiten, gibt es Beitrage, die diese Art der Begrindung
bestreiten. So fordert David de Grazia (2017) eine generelle Gleichberutcksichtigung gleicher
Interessen aller Lebewesen, auch wenn diesen aufgrund ihrer Fahigkeiten unterschiedlicher
moralischer Status zukommt. Dahingegen lehnt Midgley (1983) jeglichen fahigkeitsbasierten
moralischen Status ab und erkennt Nahe als relevantes (tierrechtliches) Kriterium.

Solch fundamentale Tierrechtsdiskussionen voraussetzend, entwickeln einige Positionen
politische Theorien, in denen sie verschiedene Formen der Umsetzungsmaoglichkeiten von
Tierrechten vorzeichnen.

In ihrem Beitrag erweitert Nussbaum (2017) die Extension ihres Fahigkeitenansatz auch auf
Tiere. Dieser setzt voraus, dass jedes Lebewesen ein seinen artspezifischen Fahigkeiten
entsprechendes Bedtirfnis nach individuellem Gedeihen hat, und formuliert hieraus das Ziel,
ein solch wurdevolles Gedeihen zu férdern. Hieraus leitet sie eine Liste von Fahigkeiten ab, die
jedem empfindungsfahigen Lebewesen - in einem seinen Fahigkeiten entsprechenden
qualitativen Mal? - zuzugestehen und als "legitime politische Ziele" (Nussbaum 2017: 203)
einzufordern sind. Im Letzten lauft dieser Ansatz auf eine "Ersetzung des Naturlichen durch
das Gerechte" (Nussbaum 2017: 211) hinaus.

Donaldson und Kymlicka entwickeln in ihrem Buch Zoopolis (2011) eine politische Theorie der
gestaffelten Rechtszuerkennung fur Tiere. Entlang der menschlichen Kategorien
Menschenrechte, Staatsburgerrechte und diverser Zwischenkategorien werden Tieren -
entsprechend ihrer jeweiligen Beziehung zum Menschen - analoge Rechte zugeschrieben. Zu
unterscheiden ist dabei zwischen domestizierten Tieren (Staatsburgerschaft), wildlebenden
Tieren (Souveranitat) und Grenzganger-Tieren (Einwohner).

Dass es bereits tierrechtliche politische Initiativen gibt, zeigt bspw. das Great Ape Project, das

sich international fur die Einflhrung von Grundrechten fur Menschenaffen einsetzt.

- Seite 10



iii. Mitleidsethik

Eine andere Herangehensweise ist die auf Schopenhauer zurtckgehende, auf das
leidensfahige Individuum blickende Mitleidsethik. Sie erwachst aus dem "naturlichen Affekt
des Mitleids, in welchem wir direkt auf das Wohl anderer fUhlender Wesen bezogen und von
ihrem negativen Erleben betroffen sind" (Wolf 2014).

Gegen diese Art der Tierethik werden regelmalig Vorwdurfe der Irrationalitat, der Nicht-
Universalisierbarkeit und der Kurzlebigkeit erhoben. Hiergegen wehrt sich Donovan (1996),
indem sie Mitgefuhl, verstanden als "aufmerksame Liebe" erstens als eine komplexe
intellektuelle und emotionale Betatigung demonstriert. Zweitens drangt diese Liebe aus sich
heraus darauf, solipsistische Grenzen niederzurei3en und drittens durch politische
Kontextanalysen dauerhafte, effektive und angemessene Antworten zu finden.

Zum Gegenangriff holt Lori Gruen (2017) aus, indem sie herausstellt, dass
"Standardkonzeptionen von Rationalitat und Universalitat nicht in der Lage [sind], die ganze
Bandbreite und Komplexitat unserer ethischen Erfahrungen und die dichten motivationalen
Strukturen einzufangen, die uns dazu bringen, ,das Richtige zu tun™ (Gruen 2017: 319f.).
Stattdessen gilt es, das Mitgefuhl als epistemische und wahrnehmungs- wie
handlungsbezogene Reaktion auf Schlechtes zu beférdern. Dieses Mitleid entwickelt sich in
verschiedenen Stufen, welche von einer emotionalen Ansteckung bis hin zu einer die Situation
und den Kontext mit-auswertenden verflochtenen Empathie reichen. Damit I&sst sich die
moralische Entfremdung Uberwinden und die Diathese zwischen Urteil und Handlung
Uberbricken.

Ahnlich stellt Brian Luke (2017) aus einer feministischen Perspektive die Grundannahme und
Plausibilitat der rein rationalen tierethischen Modelle in Frage. Anstatt von einer
grundlegenden (genetisch bedingten) Asozialitat des Menschen gegenuber Tieren
auszugehen, hinsichtlich derer es eine Selbstzahmung des Menschen bedarf, erkennt er
Mitleid mit Tieren als "naturliche[n], normale[n] und gesunde[n] Teil des menschlichen
Lebens" (Luke 2017: 426). Solch naturliche Reaktionen werden jedoch durch Prozesse der
Verantwortungsverschiebung, Verleugnung und Falschdarstellung sowie durch
Sanktionsmechanismen verhindert. Angesichts dessen gilt es, die ursprungliche Verbindung
zu Tieren wiederherzustellen und die Z&hmungen zu verweigern.

Diese drei Beispiele zeigen, dass mitleidsethische Konzeptionen die Vorwdurfe der Irrationalitat

- Seite 11



nicht nur zu entkraften wissen, sondern aus dieser Not auch eine Tugend machen und deren

wahrnehmungsbezogene und handlungsmotivierende Momente hervorheben.

iv.Tugendethik

Will man moralisch qualifiziertes Mitleid universalisieren, geschieht dies haufig in Form einer
Tugendethik (Wolf 2014). Eine solche geht von einem idealen, tugendhaften Moral-Subjekt aus
und fragt, wie dieses in Bezug auf Tiere handeln wirde. Damit legt sie den Fokus auf die
Motivation einer Handlung und verzichtet dartber hinaus auf Handlungsanweisungen.

Als prominenteste Vertreterin geht Rosalind Hursthouse in ihrem Beitrag (Hursthouse 2017)
von der "Tugend der respektvollen Liebe" aus. Hierdurch lassen sich erstens nicht zu
unterschreitende Mindeststandards im Umgang mit Tieren aufspannen (ausgeschlossen
werden: Tiere grundlos zu téten, sie unnotig leiden zu lassen, sie gedankenlos als "schmutzig"
abzustempeln oder Frohlichkeit bei deren Totung zu empfinden), zweitens erlaubt die
Orientierung an dieser vernunftgeformten Tugend es ihr mehr denn jede Regelorientierung,
"pluralistisch, kontextsensitiv und offen" (Hursthouse 2017: 329) zu agieren. Diese Offenheit
fuhrt jedoch (zwangslaufig) dazu, dass aus einer ahnlichen Motivation verschiedene Arten der
Handlung erwachsen kénnen.

So lehnt Hursthouse (2000) bspw. aufgrund der Verflochtenheit von Mensch und Natur bzw.
Tier jeglichen moralischen Anthropomorphismus ab, wahrend Becker (1983) aufgrund der
Begrenztheit der moralrelevanten Ressourcen auf eine Staffelung nach "sozialer Distanz" und

einen "schwachen Speziesismus" besteht.

v. Rechtsethische Anséatze

Sich selbst einer Tierrecht-Position zuordnend, betont Elizabeth Anderson (2017), dass bei
deren Ausgestaltung die gegebene Pluralitat von Werten ebenso zu beachten ist, wie "die
Abhangigkeit der Rechte von den naturlichen und sozialen Kontexten und die Konsequenzen
ihrer Durchsetzung" (Anderson 2017: 320).

Uber die Ethik hinausgreifend, integriert Gary Francione (2017) juristische Perspektiven in
seine Abhandlung. Die den aktuellen Umgang mit Tieren pragende "moralische
Schizophrenie" sieht er im rechtlichen Status der Tiere als Eigentum begrindet. Dieser
verhindert ein Ernstnehmen von deren Interessen und fuhrt zu einer faktischen Akzeptanz

von "unnotigem Tierleid".

- Seite 12



Seine Tierethik ebenfalls von einer Kritik der Stellung der Tiere als Eigentumsgegenstande aus
bildend, zieht Bob Torres hieraus umfassendere Konsequenzen. Da die kommodifizierende
Tierausbeutung derart eng mit dem Eigentumsstatus der Tiere und folglich mit den
gesellschaftlichen Ordnungen zusammenhangt, fordert der Einsatz fur Tiere, "sich auf allen
Ebenen der gesellschaftlichen Ordnung gegen die beherrschenden und unterdrtickenden
Dynamiken unserer Kultur und Wirtschaft zu wehren" (Francione 2017: 547).

Ahnlich radikale Folgen zieht Benton (2017) aus einer dkosozialistischen Tierrechts-
Perspektive. Anders als Torres fokussiert er sich dabei besonders auf die unlésliche
Verflochtenheit von kapitalistisch geformten Verhaltnissen und der Ausbeutung von Tieren.
Eine Durchsetzung von Tierrechten setzt somit eine "umfassende gesellschaftliche

Transformation der sozialen Verhaltnisse" (Benton 2017: 66) voraus.

c. Aktuelle Theologische Positionen

i. Diskussionen

Im Fokus aktueller theologischer Einzeldebatten stehen der Speziesismus, die "Wirde des
Tieres" sowie die tierliche Moralfahigkeit. Exemplarisch fur diese Diskussionen werden im
Folgenden Harle, Preul3 und Berkmann dargestellt.

Wilfried Harle (2010) setzt sich mit dem Singerschen Speziesismusvorwurf gegen die christlich-
judische Tradition auseinander und ersetzt aus theologischer Perspektive die
zugrundeliegende fahigkeitenbasierte Personenkonzeption durch eine relationsontologische.
Dirk Preul3 (2011) setzte sich mit dem Begriff der "Wurde des Tieres" aus der Perspektive der
Mitgeschopflichkeit auseinander. Diese fuhrt dazu, Tieren aufgrund ihrer
Anthroporelationalitat und gestaffelt nach Menschenahnlichkeit, "verschiedene Wurdearten"
(Preul3 2011: 114) zuzuschreiben. Weiterhin ist die Mit-Geschopflichkeit in Sinne eines Mit-
Seins und Mit-Gestaltens auszudeuten, was vom Menschen erstens mehr Verantwortung
gegenuber Tieren, mit denen er lebt als gegenuber Tieren, neben oder gegen die er lebt,
zweitens mehr Verantwortung gegenuber den Tieren, an denen er mit-geschaffen hat.

John Berkman (2016) aktualisiert die thomistische These der Moralunfahigkeit von Tieren am
Beispiel von Schimpansen. Auf Verhaltensbeobachtungen zurtckgreifend zeigt er, dass

Schimpansen Uber eine reflektierte praktische Rationalitat und einen Sinn fur Gerechtigkeit

- Seite 13



verfugen. Dies weist sie als moralfahige Tiere aus und stellt die grundlegende Mensch-Tier-

Unterscheidung in Frage.

ii. Katholische Anséatze

Rainer Hagencord (2010) attestiert den modernen Industrienationen ein falsches Tierbild,
welches sowohl den aktuellen wissenschaftlichen Erkenntnissen als auch dem biblischen
Zeugnis widerspricht und zu einem unverantwortlichen Umgang des Menschen mit der Natur
fuhrt. Dem mochte Hagencord auf praktischer Seite mit dem von ihm gegrindeten Institut fur
theologische Zoologie und auf theoretischer Seite mittels Wiedergewinnung einer
theologischen Wertschatzung der Tiere entgegenwirken. Durch die "Natur als Lehrmeisterin"
und den Begriff der Mensch und Tier verbindenden nafasch will er eine mystisch-erbauliche
"Kraft des Ja zum Leben" wachrufen und die menschliche Welt- wie Selbstentfremdung
Uberwinden.

Kurt Remele (2016) fordert eine "konsistente Ethik des Lebens" (Remele 2016: 167), welche
auch Tiere mit einschlief3t. Als Geschopfen kommt diesen eine "kontrafaktisch unantastbare
Wairde" (ebd. 27) zu, die jegliches unndtige Instrumentalisieren dieser fur unwesentliche
Bedurfnisse verbietet. Ausgangspunkt seiner Ethik ist eine leidwahrnehmende Achtsamkeit,
die auf ein an das "Wohl aller Tiere und eines jeden Tiers" (ebd. 162) rickgebundenes, global-
Okologisches Gemeinwohl zielt. Aus diesen Grundlagen leitet er individual- wie sozialethische

Mindeststandards her, die nur in strikten Konfliktsituationen als ultima ratio zu brechen sind.

iii. Protestantische Ansatze

Unter den aktuellen protestantisch-theologischen Gesamtansatzen einer Tierethik konnen die
im Folgenden chronologisch vorgestellten als besonders paradigmatisch gelten.

In Jurgen Moltmanns Ethik der Hoffnung (2010) werden Tiere implizit mitbehandelt, insofern
sie Teil der Gaia-Erde als "planetarischem Organismus" sind. In dieser bilden Mensch und Tier
eine Schicksalsgemeinschaft, die von einem 6kologischen Kollaps bedroht ist. Angesichts
dessen ist erstens ein Ernstnehmen der "grof3eren kosmischen Zusammenhange der
Lebensbedingungen" (Moltmann 2010: 160) nétig, welches zweitens die "Notwendigkeit eines
alternativen [menschlichen] Lebensstils" (ebd. 172) deutlich macht, der von Nachhaltigkeit und
einem "Mitspracherecht" der Erde gepragt ist.

Ulrich H. J. Kértner (2015) entwirft aus der "Position einer theologisch reflektierten

- Seite 14



Verantwortungsethik" (Kértner 2015: 589) eine Bioethik nichtmenschlicher Lebensformen. Da
sich ein erkenntnistheoretischer wie moralischer Anthropozentrismus nicht vermeiden lasst,
muss der Mensch eine advokatorische Funktion Ubernehmen. Tiere sind entsprechend moral
patients, die insofern Gegenstand ethischer Reflexion sind, als sie "von den Handlungen des
Menschen und ihren Folgen betroffen sind" (ebd. 589). Als ethisches Kriterium dient dabei
eine den Tieren zukommende eigene Wurde, die jedoch von der des Menschen zu
unterscheiden ist. Die Differenz beider Wurdebegriffe liegt darin, dass die Tierwurde keine
unantastbare GrofRRe darstellt, ihre Verletzung dennoch legitimationsbedurftig ist und einer
GUterabwagung unterliegt.

Clemens Wustmans (2015) entwirft seine Tierethik als Ethik des Artenschutzes. Ausgehend
von einer kriterialen Verantwortungsethik initiiert eine Akzentverschiebung von der Beachtung
von Tieren als moralisch relevanten Individuen hin zur Bedeutung von Tieren "im groRReren
Okologischen Zusammenhang fur die Bewahrung der Schépfung" (Wustmans 2015: 12). Als
Ziel gilt ihm der "Schutz und Erhaltung von Biodiversitat" (ebd.).

In seiner Schamethik gesteht Klaas Huizing (2016) dem vulnerablen Blick des Tieres
Beschamungspotential zu. Einer aus diesem Blick erwachsenden kollektiven Scham entgeht
der Mensch jedoch, indem er durch gewaltsame Abschottung der Tiere in Schlacht- und
Haltungsfabriken ein immun-steriles Klima schafft. Hier erwachst aus einem falschen Umgang
mit Scham ein ricksichtsloser Umgang mit Tieren (Scham-Schuld-Verschiebung), der wirksam
nur durch eine notwendige Beschamung und durch eine aus ihr erwachsende Sensibilitat
sowie neue Normen zu Uberwinden ist. Solch schamgesteuerte tierethische Konflikte werden
wirksam durch "Erregungskommunen der nachsten Generation im Verbund mit der Kunst"
(Huizing 2016: 385) inszeniert.

Vorschlage:

GS, KathRel, 1./2. Klasse, Die Gré3e und Vielfalt der Welt:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/katholische-
religionslehre#27078

GS, Ethik, 1./2. Klasse, Die Natur schutzen:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/26644

- Seite 15


https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/katholische-religionslehre#27078 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/1/katholische-religionslehre#27078 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/26644 

GS, KathRel, 1./2. Klasse, Die Gro3e und Vielfalt der Welt:
https.//www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/4/katholische-
religionslehre#27216

GS, Ethik, 3./4. Klasse, Den Menschen als Teil der Natur erkennen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/3/ethik#26778

FS, Ethik, 1./2. Klasse, Die Natur schutzen:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/179509

FS, Ethik, 3./4. Klasse, Den Menschen als Teil der Natur erkennen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/176742

RS, EvRel, 5. Klasse, Schépfung:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/5/evangelische-
religionslehre#62483

RS, KathRel, 7. Klasse, Biblische Weisungen:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/7/katholische-
religionslehre#62279

MS, Ethik, 7. Klasse, Den Wert der Natur erkennen:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/36611

WS, Ethik, 7. Klasse, Den Wert der Natur erkennen:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/36611

MS, KathRel, 8. Klasse, Schépfung:
https.//www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/8/katholische-

religionslehre/mittlere-reife-klasse#73453

Gym, EvRel, 8. Klasse, Die Welt als Gottes Schépfung:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/8/evangelische-
religionslehre#46817

- Seite 16


https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/4/katholische-religionslehre#27216
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/4/katholische-religionslehre#27216
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/grundschule/3/ethik#26778 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/179509 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/176742 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/5/evangelische-religionslehre#62483 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/5/evangelische-religionslehre#62483 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/7/katholische-religionslehre#62279 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/7/katholische-religionslehre#62279 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/36611 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/36611 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/8/katholische-religionslehre/mittlere-reife-klasse#73453 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/8/katholische-religionslehre/mittlere-reife-klasse#73453 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/8/evangelische-religionslehre#46817 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/8/evangelische-religionslehre#46817 

Gym, Ethik, 8. Klasse, Umwelt- und Tierethik:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/47127

Gym, KathRel, 8. Klasse, Zur Gottesebenbildlichkeit berufen:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/8/katholische-religionslehre

MS, KathRel, 9. Klasse, Engagement fur Gerechtigkeit:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/9/katholische-

religionslehre/mittlere-reife-klasse#73521

RS, KathRel, 9. Klasse, Verantwortlich handeln:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-
religionslehre#62362

RS, KathRel, 9. Klasse, Warum es uns gibt:
https.//www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-
religionslehre#62364

BOS, KathRel, 10. Klasse, Gewissen und Verantwortung:

https.//www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/10/katholische-religionslehre#117420

FOS, KathRel, 10. Klasse, Gewissen und Verantwortung:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/10/katholische-religionslehre#126393

RS, EvRel, 10. Klasse, Verantwortung Ubernehmen:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/evangelische-
religionslehre#62782

RS, KathRel, 10. Klasse, Grenzen erkennen:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/katholische-
religionslehre#62415

Gym, KathRel, 10. Klasse, Der Mensch als Huter des Lebens:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/10/katholische-
religionslehre#46546

- Seite 17


https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/47127 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/8/katholische-religionslehre 
 https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/9/katholische-religionslehre/mittlere-reife-klasse#73521 
 https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/9/katholische-religionslehre/mittlere-reife-klasse#73521 
 https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/mittelschule/9/katholische-religionslehre/mittlere-reife-klasse#73521 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-religionslehre#62362 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-religionslehre#62362 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-religionslehre#62364 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/9/katholische-religionslehre#62364 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/10/katholische-religionslehre#117420 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/10/katholische-religionslehre#126393 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/evangelische-religionslehre#62782 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/evangelische-religionslehre#62782 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/katholische-religionslehre#62415
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/realschule/10/katholische-religionslehre#62415
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/10/katholische-religionslehre#46546 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/10/katholische-religionslehre#46546 

Gym, EvRel, 12. Klasse, Die Frage nach dem guten Leben:
https.//www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/evangelische-
religionslehre#50004

Gym, Kath Rel, 12. Klasse, Der Mensch:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/katholische-
religionslehre#50793

BOS, Ethik, 12. Klasse, Tierethik:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/115028

BOS, EvRel, 12. Klasse, Global gerecht:

https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/12/evangelische-religionslehre

FOS, Ethik, 12. Klasse, Tierethik:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/126199

FOS, EvRel, 12. Klasse, Global gerecht:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/12/evangelische-religionslehre#126311

BOS, EvRel, 13. Klasse, Bedacht entschieden:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/13/evangelische-religionslehre#116228

FOS, EvRel, 13. Klasse, Bedacht entschieden:
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/13/evangelische-religionslehre#126343

Allen, C., und Saidel, E.: Die Evolution der Referenz (M. Wild, Trans.), in: Perler, D./ Wild, M.
(Hg.), Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskussion, Frankfurt am
Main 2005, 323-356.

Anderson, E.: Tierrechte und die verschiedenen Werte nichtmenschlichen Lebens. Tierschutz,
Tierrechte und Naturschutz (E. Pissarskoi & F. Schmitz, Trans.). In F. Schmitz (Hg.), Tierethik.
Grundlagentexte, Berlin 32017, 287-320.

Becker, L. C. (1983). The Priority of Human Interests, in: Miller, H. B./ Williams, W. H. (Hg.),
Ethics and Animals, Clifton 1983, 225-238.

Benton, T.: Tierrechte: Ein 6kosozialistischer Ansatz (F. Schmitz, A. Dinges, & T. Bradschetl,

- Seite 18


https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/evangelische-religionslehre#50004
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/evangelische-religionslehre#50004
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/katholische-religionslehre#50793
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/gymnasium/12/katholische-religionslehre#50793
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/115028
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/12/evangelische-religionslehre 
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/lernbereich/126199
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/12/evangelische-religionslehre#126311
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/bos/13/evangelische-religionslehre#116228
https://www.lehrplanplus.bayern.de/fachlehrplan/fos/13/evangelische-religionslehre#126343

Trans.), in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 32017, 478-511.
Berkman, J.: Just Chimpanzees? A Thomistic Perspective on Ethics in a Nonhuman Species, in:
Crane, J. K. (Hg.), Beastly Morality. Animals as Ethical Agents, New York 2016, 195-224.
Brandom, R.: Begrunden und Begreifen. Eine Einfuhrung in den Inferentialismus, Frankfurt am
Main 2001.

Cohen, C.: Why Animals Do Not Have Rights. In T. Regan & C. Cohen (Hg.), The Animal Rights
Debate, New York, Oxford 2001, 34-36.

Darwin, C.: Die Abstammung des Menschen (H. Schmidt Hg.), Stuttgart 21996,

Davidson, D.: Rationale Lebewesen (D. Perler, Trans.), in: Perler, D./ Wild, M. (Hg.), Der Geist
der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskussion, Frankfurt am Main 2005,
117-131.

de Montaigne, M.: Apologie fur Raymond Sebond (H. Stilett, Trans.), in: Enzensberger, H. M.
(Hg.), Michel de Montaigne. Essais, Frankfurt am Main 1998, 217-300.

DeGrazia, D.: Gleiche Berucksichtigung und ungleicher moralischer Status (A. Burkard, Trans.),
in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 32017, 133-152.

Dennett, D. C.: Das Bewusstsein der Tiere: Was ist wichtig und warum? (M. Wild, Trans.). In
Perler, D./ Wild, M. (Hg.), Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen
Diskussion, Frankfurt am Main 2005, 389-407.

Deschner, K. (22.08.1997). Das schwarzeste aller Verbrechen. Christen gegen die Kreatur: Eine
Polemik. Die Zeit.
https://www.zeit.de/1997/35/Das_schwaerzeste_aller_Verbrechen/komplettansicht, zuletzt
aufgerufen am 23.11.2018.

Deutsche Bischofskonferenz: Die Verantwortung des Menschen fur das Tier. Positionen -

Uberlegungen - Anregungen. 4. Oktober 1993, Bonn 1933.

Deutscher Tierschutzubund e.V. (15.01.2018): Statistiken zu Versuchstieren. Deutschland 2016:
Weiter steigende Zahlen - fast drei Millionen Tiere leiden und sterben in Laboren. Deutscher
Tierschutzubund e.V.

https://www.tierschutzbund.de/information/hintergrund/tierversuche/versuchstierstatistiken/,

zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Donaldson, S., & Kymlicka, W.: Zoopolis. A Political Theory of Animal Rights, New York 2011.
Donovan, J.: Attention to Suffering. Sympathy as a Basis for Ethical Treatment of Animals, in
Donovan J./ Adams C. J. (Hg.), Beyond Animal Rights. A Feminist Caring Ethic for the Treatment
of Animals, New York 1996, 147-169.

- Seite 19


https://www.zeit.de/1997/35/Das_schwaerzeste_aller_Verbrechen/komplettansicht
https://www.tierschutzbund.de/information/hintergrund/tierversuche/versuchstierstatistiken/

Dretske, F.: Minimale Rationalitat (G. Weber & M. Wild, Trans.), in: Perler D./ Wild M. (Hg.), Der
Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskussion, Frankfurt am Main 2005,
213-222.

Evangelische Kirche in Deutschland: Zur Verantwortung des Menschen fur das Tier als
Mitgeschopf. Ein Diskussionsbeitrag des wissenschaftlichen Beirats des Beauftragten fur
Umweltfragen des Rates des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, Hannover 21992,
Francione, G. L.: Empfindungsfahigkeit, ernst genommen (K. Petrus, Trans.), in: Schmitz, F.
(Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 32017, 153-175.

Griffin, D. R.: The question of animal awareness. Evolutionary continuity of mental experience,
New York 1976.

Gruen, L.: Sich Tieren zuwenden: Empathischer Umgang mit der mehr als menschlichen Welt
(T. Gutmann & F. Schmitz, Trans.), in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 3
2017, 390-404.

Hagencord, R.: Vom verhangnisvollen Irrtum tber die Tiere. Zum Projekt einer theologischen
Zoologie, in: Hagencord, R. (Hg.), Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansatze einer
theologischen Zoologie, Regensburg 2010, 21-37.

Harle, W.: Alle Menschen sind Personen. Auseinandersetzung mit dem Speziesismusvorwurf,
in: Dabrock, P./ Denkhaus, R./ Schaede, S. (Hg.), Gattung Mensch. Interdisziplinare
Perspektiven, Tubingen 192010, 207-225.

Heinrich-Boll-Stiftung, Bund fur Umwelt und Naturschutz Deutschland, & Le Monde
Diplomatique: Fleischatlas. Daten und Fakten Uber Tiere als Nahrungsmittel, Paderborn 22018,
Huizing, K.: Scham und Ehre. Eine theologische Ethik, Gutersloh 2016.

Hursthouse, R.: Ethics, Humans and Other Animals. An Introduction with Readings, New York
2000.

Hursthouse, R.: Tugendethik und der Umgang mit Tieren (S. Bunker & B. Krickel, Trans.), in:
Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 3201 7,321-348.

Industrieverband Heimtierbedarf e.V., & Zentralverhand Zoologischer Fachbetriebe
Deutschlands e.v. (2016). Der deutsche Heimtiermarkt 2016. Struktur und Umsatzdaten.
Zentralverhand Zoologischer Fachbetriebe Deutschlands e.v. Retrieved from
https.//www.zzf.de/fileadmin/files/ZZF/Marktdaten/ZZF_IVH_Der_Deutsche_Heimtiermarkt_2016_A4.|
, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Katholische Kirche: Katechismus der Katholischen Kirche. Neulbersetzung aufgrund der Editio

typica Latina, MUnchen 2003.

- Seite 20


https://www.zzf.de/fileadmin/files/ZZF/Marktdaten/ZZF_IVH_Der_Deutsche_Heimtiermarkt_2016_A4.pdf

Korsgaard, C.: Mit Tieren interagieren: Ein kantianischer Ansatz (C. Kietzmann, Trans.), in:
Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 3201 7, 243-286.

Kortner, U. H. J.: Bioethik nichtmenschlicher Lebensformen, in: Huber, W./ Meireis, T./ Reuter,
H.-R. (Hg.), Handbuch der Evangelischen Ethik, Mtnchen 2015, 585-647.

Luke, B.: Selbstzahmung oder Verwilderung? Fulr eine nicht-patriarchalische Metaethik der
Tierbefreiung (T. Gutmann & F. Schmitz, Trans.), in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik.
Grundlagentexte, Berlin 32017, 407-444.

Midgley, M. (Hrsg.): Animals and Why They Matter, Athens 1983.

Millikan, R. G.: Verschiedene Arten von zweckgerichtetem Verhalten (D. Perler, Trans.), in:
Perler, D./ Wild, M. (Hg.), Der Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen
Diskussion, Frankfurt am Main 2005, 201-212.

Moltmann, J.: Ethik der Hoffnung, Gutersloh 2010.

Mdiller, K.: Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Uber eine noch kaum wahrgenommene
Herausforderung durch Nikolaus von Kues und ihre Aktualitat. In R. Hagencord (Ed.), Wenn
sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansatze einer theologischen Zoologie, Regensburg 2010,
75-83.

Nagel, T.: What Is It Like to Be a Bat? The Philosophical Review, 83(4), 1974, 435-450.
Nussbaum, M. C.: Jenseits von »Mitleid und Menschlichkeit«: Gerechtigkeit fulr
nichtmenschliche Tiere (R. Celikates & E. Engels, Trans.), in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik.
Grundlagentexte, Berlin 32017, 176-216.

Papst Benedikt XVI. (22.11.2011): Rede Papst Benedikts XVI. im Deutschen Bundestag am 22.
September 2011. Deutscher Bundestag,
https.//www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede/250244, zuletzt
aufgerufen am 23.11.2018.

Papst Franziskus: Enzyklika "Laudato si

von Papst Franziskus. Uber die Sorge fiir das
gemeinsame Haus (Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz Hg.), Bonn 2015.
Pastorale Konstitution (07.12.1965): Gaudium et spes. Die Kirche in der Welt von heute. Der

Heilige Stuhl, http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Perler, D., & Wild, M.: Der Geist der Tiere - eine Einfuhrung, in Perler, D./ Wild, M. (Hg.), Der
Geist der Tiere. Philosophische Texte zu einer aktuellen Diskussion, Frankfurt am Main 2005,
10-74.

Preul3, D.: Die »Wurde des Tieres«. Eine Interpretation anhand seiner »Mitgeschopflichkeit«.

- Seite 21


https://www.bundestag.de/parlament/geschichte/gastredner/benedict/rede/250244
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html

Zeitschrift fur Evangelische Ethik, 55(2), 2011, 111-118.

Regan, T.: The Case for Animal Rights, London 1988.

Regan, T.: Empty Cages. Facing the Challenge of Animal Rights, Lanham, Boulder, New York,
Toronto, Oxford 2004.

Remele, K.: Die Wirde des Tieres ist unantastbar, Kevelaer 2016.

Riede, P.: Tier. In Wissenschaftliches Bibellexikon im Internet, Stuttgart 2018.

Rotzetter, A.: Tiere - unsere Schwestern und Bruder. Die Tiere und ihre Wertschatzung nach
den Schriften des Franz von Assisi, in: Hagencord, R. (Hg.), Wenn sich Tiere in der Theologie
tummeln. Ansatze einer theologischen Zoologie, Regensburg 2010, 57-74.

Schmitz, F.: Tierethik - eine Einfihrung, in: Schmitz, F. (Hg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin
32017, 13-73.

Schroer, S.: "Du sollst dem Rind beim Dreschen das Maul nicht zubinden" (Dtn 25,4).
Alttestamentliche Tierethik als Grundlage einer theologischen Zoologie. In Hagencord, R. (Hg.),
Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansatze einer theologischen Zoologie, Regensburg
2010, 38-56.

Schweitzer, A.: Die Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben, in: Schweitzer, A. (Hg.), Kultur und Ethik.
Kulturphilosophie. Zweiter Teil, MUnchen 1923.

Sekretariat der Osterreichischen Bischofskonferenz (15.05.1990): Sozialhirtenbrief der
katholischen Bischéfe Osterreichs. Osterreichische Bischofskonferenz,

https://www.bischofskonferenz.at/material/sozialhirtenbrief-der-katholischen-bischoefe-

sterreichs-teil-1, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Singer, P.: Die Befreiung der Tiere, Reinbek bei Hamburg 1996.

Singer, P.: Praktische Ethik (O. Bischoff, J.-C. Wolf, D. Klose, & S. Lenz, Trans.), Stuttgart 32013,
Statistisches Bundesamt (07.02.2018): Fleischerzeugung im Jahr 2017 deutlich gesunken.

destatis,
https://www.destatis.de/DE/PresseService/Presse/Pressemitteilungen/2018/02/PD18_038_413.html
, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Statistisches Bundesamt (2018b): Geflugelschlachtereien, Geschlachtete Tiere, Schlachtmenge:
Deutschland, Monate, GeflUgelart. destatis, https://www-
genesis.destatis.de/genesis/online;sid=2725A2AECOD8E7DC4926F3C86B0CD216.GO_1_37operation=|
, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Thunen-Institut fur Nutztierhaltung (28.09.2018): Steckbriefe zur Tierhaltung in Deutschland:

Ein Ulberblick. Thunen. Retrieved from https://www.thuenen.de/media/ti-

- Seite 22


https://www.bischofskonferenz.at/material/sozialhirtenbrief-der-katholischen-bischoefe-sterreichs-teil-1
https://www.bischofskonferenz.at/material/sozialhirtenbrief-der-katholischen-bischoefe-sterreichs-teil-1
https://www.destatis.de/DE/PresseService/Presse/Pressemitteilungen/2018/02/PD18_038_413.html
https://www-genesis.destatis.de/genesis/online;sid=2725A2AEC0D8E7DC4926F3C86B0CD216.GO_1_3?operation=previous&levelindex=2&levelid=1539872587805&step=2
https://www-genesis.destatis.de/genesis/online;sid=2725A2AEC0D8E7DC4926F3C86B0CD216.GO_1_3?operation=previous&levelindex=2&levelid=1539872587805&step=2
https://www.thuenen.de/media/ti-themenfelder/Nutztierhaltung_und_Aquakultur/Nutztierhaltung_und_Fleischproduktion/Steckbrief_Nutztierhaltung_2018.pdf

themenfelder/Nutztierhaltung_und_Aquakultur/Nutztierhaltung und_Fleischproduktion/Steckbrief N

, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Tye, M.: Das Problem primitiver Bewusstseinsformen. Haben Bienen Empfindungen?, in:
Esken, F./ Heckmann, H.-D. (Hg.), Bewusstsein und Reprasentation. Beitrage aus Philosophie
und Kognitionswissenschaft, Paderborn 1998, 91-122.

United States Catholic Conference. (1989, 14.11.1991). Renewing the Earth. An Invitation to
Reflection and Action on Environment in Light of Catholic Social Teaching. United States

Conference of Catholic Bishops. Retrieved from http://www.usccb.org/issues-and-

action/human-life-and-dignity/environment/renewing-the-earth.cfm, zuletzt aufgerufen am
23.11.2018.
Verband der Zoologischen Garten e.V. (2017, 11.2017). Faktenblatt. Verband der Zoologischen

Garten e.V. Retrieved from https://www.vdz-zoos.org/fileadmin/VdZ-
Dokumente/allgemein/VdZ_Faktenblatt_2017.pdf, zuletzt aufgerufen am 23.11.2018.

Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschland: Tier und Mensch. Texte aus der velkd,
52, 1953.

Wild, M.: Tierphilosophie zur EinfUhrung, Hamburg 2008.

Wolf, U.: Einleitung, in: Wolf, U. (Hg.), Texte zur Tierethik, Stuttgart 2008, 9-22.

Wolf, U. (14.01.2014): Tierethische Positionen. Dossier Bioethik. Retrieved from
http://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen?p=all, zuletzt
aufgerufen am 23.11.2018.

Wustmans, C.: Tierethik als Ethik des Artenschutzes. Chancen und Grenzen, Stuttgart 2015.

Veroffentlicht am 26.11.2018 (Version 1.0).

Zitierweise:
Tretter, M.: Art. "Tierethik" (Version 1.0 vom 26.11.2018), in: Ethik-Lexikon, verfigbar unter:
https://www.ethik-lexikon.de/lexikon/tierethik.

Tierethik

Kant
Fleischkonsum
Vegetarier
Tierschutz
Wdrde

- Seite 23


https://www.thuenen.de/media/ti-themenfelder/Nutztierhaltung_und_Aquakultur/Nutztierhaltung_und_Fleischproduktion/Steckbrief_Nutztierhaltung_2018.pdf
http://www.usccb.org/issues-and-action/human-life-and-dignity/environment/renewing-the-earth.cfm
http://www.usccb.org/issues-and-action/human-life-and-dignity/environment/renewing-the-earth.cfm
https://www.vdz-zoos.org/fileadmin/VdZ-Dokumente/allgemein/VdZ_Faktenblatt_2017.pdf
https://www.vdz-zoos.org/fileadmin/VdZ-Dokumente/allgemein/VdZ_Faktenblatt_2017.pdf
http://www.bpb.de/gesellschaft/umwelt/bioethik/176364/tierethische-positionen?p=all
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/tierethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/kant
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/fleischkonsum
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/vegetarier
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/tierschutz
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/wuerde

Grundrechte

- Seite 24


https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/grundrechte

