a Fthik-Evangelisch

Eine Initiative des Netzwerks Ethik in der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern und der Lehrstiihle fir Evangelische Ethik an den bayerischen Universitaten

Nachhaltigkeit

Autor

Oberkirchenratin Dr. Ruth Gutter

K

F

F
b

Die Frage nach der Nachhaltigkeit gehért zu den groRen Uberlebensfragen der Gegenwart.
Geht es doch im Kern darum, wie die Grundbeddurfnisse aller Menschen der Gegenwart sowie
der zukunftigen Generationen befriedigt werden kénnen, ohne die naturlichen
Lebensgrundlagen zu gefahrden und die planetarischen Grenzen zu verletzen.So das
Verstandnis einer ,starken Nachhaltigkeit” wie sie u.a. von den Kirchen vertreten wird. Zu den
verschiedenen Nachhaltigkeitskonzepten und ihren Implikationen vgl. 3.
Fachwissenschaftliche Debatte.

Der Begriff "Nachhaltigkeit" stammt urspringlich aus forstwirtschaftlichen Konzepten des 18.
Jahrhunderts und bezeichnete dort eine Bewirtschaftungsweise, bei der nur so viel Holz
geschlagen werden durfte, wie es innerhalb eines bestimmten Zeitraumes nachwachsen kann
(vgl. von Carlowitz 1732; Nutzinger/Radke 1995: 13-50; Grober 2010). Im 20. Jahrhundert
wurde der Begriff der Nachhaltigkeit vom Okumenischen Rat der Kirchen bei seiner
Vollversammlung 1975 als Reaktion auf den Weckruf des Club of Rome zu den Grenzen des
Wachstums von 1972 in der Forderung nach einer "responsible and sustainable society"
("verantwortlichen und nachhaltigen Gesellschaft") auf die internationale Agenda gesetzt.
"Sustainable" wurde im Deutschen neben "nachhaltig" auch mit "dauerhaft umweltgerecht",

"zukunftsvertraglich" oder "generationenvertraglich" Ubersetzt. Weitgehend durchgesetzt hat

- Seite 1


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/nachhaltigkeit
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oberkirchenraetin-dr-ruth-guetter
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oberkirchenraetin-dr-ruth-guetter

sich schlieBlich die Ubersetzung "nachhaltig". Danach wurde die Bezeichnung "Nachhaltigkeit"
vor allem von der UN aufgegriffen und "nachhaltige Entwicklung" zu einem Kernbegriff vieler
UN Umwelt- und Entwicklungskonferenzen.

Was meint aber eine "nachhaltige Entwicklung"? Im Gegensatz zu einer rein nachholenden
Entwicklung, die sich primar am Wirtschaftswachstum orientiert, geht es bei der nachhaltigen
Entwicklung um eine global sozialvertragliche, 6kologisch vertragliche und zukunftsfahige
Entwicklung. Eine nachhaltige Entwicklung versucht also soziale, wirtschaftliche und
Okologische Interessen zu vereinen, wobei die Kirchen zusammen mit anderen Akteuren das
Konzept der sogenannten "starken Nachhaltigkeit" vertreten, die die Einhaltung der
planetarischen Grenzen als eine Prioritat ansieht, als einen Rahmen, innerhalb dessen
Wirtschaft und Politik agieren mussen (vgl. 3. Fachwissenschaftliche Debatte).

Hierbei kommt es jedoch zu Zielkonflikten mit Wirtschafts- und Politikkonzepten, die
Wachstum fur eine leistungsfahige und innovative Wirtschaft sowie fur die Befriedigung aller
Grundbedurfnisse fur unverzichtbar halten. Dagegen steht die These, dass die Verletzung der
planetarischen Grenzen und die Schadigung der natdrlichen Ressourcen mittel- und langfristig
auch die Grundlagen jeder wirtschaftlichen und politischen Handlungsfahigkeit massiv in

Frage stellen.

Am bekanntesten ist die Definition der Nachhaltigkeit von der Brundtland-Kommission, der
Weltkommission fur Umwelt und Entwicklung, die 1987 nachhaltige Entwicklung in ihrem
Abschlussbericht als eine beschreibt, "die die Bedurfnisse der Gegenwart befriedigt, ohne zu
riskieren, dass kunftige Generationen ihre eigenen Bedurfnisse nicht befriedigen konnen"
(Our common future, report of the world commission in enviromental and development,
1987). Als Konsequenz aus der Diskussion Uber diesen Bericht wurden ab 1992 UN
Konferenzen zum Thema Umwelt und Entwicklung (die sogenannten Rio-Konferenzen)
durchgefuhrt, die weitreichende Beschlisse zur internationalen Umwelt- und
Entwicklungspolitik fassten.

Viel Ruckenwind hat der Nachhaltigkeitsdiskurs durch die Verabschiedung der
Nachhaltigkeitsziele durch die Vollversammlung der Vereinten Nationen 2015 in New York
bekommen. Fur 17 Politikfelder wurden hier weitreichende Ziele definiert, die bis 2030
erreicht sein sollen. Alle Lander, die diese Ziele mit beschlossen haben, missen eigene

Nachhaltigkeitsstrategien entwickeln, mit denen sie nachweisen mussen, wie sie die Ziele

- Seite 2



erreichen wollen. Ebenso mussen sie regelmalig tber den Stand ihrer Zielerreichung bei der
UN Bericht erstatten. Diese Nachhaltigkeitsziele stellen gegentber den
Millenniumsentwicklungszielen einen Fortschritt dar, weil sie weitgehender und radikaler sind,
mehr Themenbereiche umfassen - darunter insbesondere dkologische Fragen - und alle

Lander in die Pflicht nehmen - darunter auch Deutschland. Dass Uber 190 Staaten - Industrie-,

Schwellen- und Entwicklungslander, die durchaus unterschiedliche Interessen haben - sich auf
diese weitreichende gemeinsame Agenda verstandigen konnten, ist ein grof3er Gewinn.
Jedoch sind die Herausforderungen, vor denen die Weltgemeinschaft steht, nach wie vor
riesig. Angesichts der Tatsache, dass immer noch Uber 800 Millionen Menschen von Hunger
bedroht sind und jeden Tag Uber 20.000 Menschen an Hunger sterben, ist die
Weltgemeinschaft von der Befriedigung der Grundbedtirfnisse aller Menschen noch weit
entfernt. Der Klimawandel schreitet voran und verscharft die Kluft zwischen Armut und
Reichtum, denn seine Folgen treffen die am meisten, die am wenigsten dazu beigetragen
haben und sich auch am wenigsten schiitzen kdnnen. Angesichts der Uberschreitung der
sogenannten planetarischen Grenzen in vielen Bereichen mit all seinen Folgen - insbesondere
durch den menschengemachten Klimawandel - sind jedoch Menschen und Natur in allen
Erdteilen mittel- und langfristig betroffen. Das Uberleben der Menschheit und auch der
Fortbestand der nichtmenschlichen Natur, wie wir sie heute kennen, ist in Gefahr.

Das fordert nicht nur die Politik, sondern auch die Zivilgesellschaft heraus. Auch flr die
Kirchen ist diese globale Situation eine Herausforderung, geht es doch um die Zerstérung der
Schoépfung Gottes und die Verletzung der Grundbedurfnisse vieler Menschen, die sie als
Ebenbilder Gottes und deshalb mit einer unverletzlichen Wirde ausgestattet sehen.
Neuerdings gewinnt im Nachhaltigkeitsdiskurs die Rolle der gesellschaftlichen Werte, der
Kultur und auch der Religion an Bedeutung, denn fur eine nachhaltige Entwicklung muss nicht
nur politisch umgesteuert werden, es muss vor allem ein Wertewandel und ein umfassender

Mentalitats- und Kulturwandel stattfinden.

a. Modelle der Nachhaltigkeit: "Nachhaltigkeitsdreieck” oder "Nachhaltigkeits-
Doughnut"

Im Nachhaltigkeitsdiskurs konkurrieren verschiedene Konzepte von Nachhaltigkeit. In den
1990er Jahren und Anfang des 21. Jahrhunderts war das "Drei-Saulen-Modell" der

Nachhaltigkeit das vorherrschende.

- Seite 3


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/pflichtenethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/nation-und-staat

Die Verbindung der drei Prinzipien Okologie, Okonomie und Soziales im "Drei-Saulen-Modell"
soll zeigen, dass Nachhaltigkeit mehr bedeutet als nur Umwelt- und Klimaschutz und nur
erreicht werden kann, wenn 6kologische, 6konomische und soziale Aspekte bertcksichtigt
werden. Das Dreieck ist ein Symbol dafur, dass allen drei Seiten des Dreiecks die gleiche
Gewichtung zukommt. Diese Konzeption hat die Bundesregierung in der
Nachhaltigkeitsstrategie 2002 bekraftigt und festgelegt, indem sie formuliert, dass "die
umwelt-, wirtschafts- und sozialpolitischen Ziele gleichermalRen berucksichtigt werden" (

Nachhaltigkeitsstrategie der Bundesregierung von 2002) mussen.

Die Schwache dieses Modells besteht darin, dass nicht klar ist, wie ein Interessenausgleich
zwischen Okologie, Okonomie und Sozialem stattfinden soll. Es suggeriert eine Harmonie, die
es in der Wirklichkeit nur selten gibt. In aktuelleren Debatten wird aul3erdem darauf
hingewiesen, dass die Uberschreitung der planetarischen Grenzen, wie sie bereits an vielen

Stellen stattfindet, auch die soziale und wirtschaftliche Entwicklung global wie national

gefahrdet. Deshalb wird zunehmend ein Modell von Nachhaltigkeit favorisiert, das der
Okologie einen Primatanspruch einrdumt bzw. die planetarischen Grenzen als absolute
Grenzen ansieht, innerhalb derer die zukUnftige soziale wie 6konomische Entwicklung
stattfinden muss.Das Modell der planetarischen Grenzen wurde 2009 von einem

Wissenschaftsteam unter Johann Rockstrom entwickelt.

Nachhaltigkeits-Doughnut

(Quel I e: The Lancet Planetary Health, Kate Raworth and Christian Guthier)

Die obenstehende Graphik - der sogenannten "Nachhaltigkeits-Doughnut" - von Kate Raworth
und Christian Guthier - illustriert dieses andere Verstandnis von Nachhaltigkeit und zeigt
zugleich anschaulich, in welchen wichtigen Bereichen (Klimawandel, Verlust der Biodiversitat,
Landnutzung, Stickstoff- und Phosphatbelastung) es schon zu dramatischen Uberschreitungen
der planetarischen Grenzen gekommen ist. Die Folgen dieser Uberschreitungen potenzieren
sich gegenseitig und haben nach Meinung einiger Wissenschaftler das Potential, das Leben
auf der Erde zu zerstéren. Sie sprechen deshalb auch davon, dass die Geschichte der Erde in
ein neues Zeitalter - das "Anthropozan" - eingegangen ist, in dem der Einfluss des Menschen

alles verandern kann - bis hin zur Zerstérung des gesamten menschlichen und teilweise auch

- Seite 4


https://www.nachhaltigkeit.info/artikel/nachhaltigkeitsstrategie_1374.htm?sid=c85ehmm6hellokhu4bopd3i6e1
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/nation-und-staat

nichtmenschlichen Lebens (vgl. Lesch/Kamphausen 2016).

b. Starke und schwache Nachhaltigkeit

Die Kontroverse zwischen den Vertretern der starken und der schwachen Nachhaltigkeit ist
eine der Wirtschaftswissenschaft und konzentriert sich vor allem auf die Bewertung der
naturlichen Ressourcen bei dem von beiden geteilten Grundsatz, dass kinftigen Generationen
nicht vergleichbare Wohlfahrtschancen verwehrt werden durfen (vgl. Diefenbacher 2016:
51-74) . Beide Seiten erkennen an, dass Wohlstand sich sowohl auf die Naturguter der Erde
als auch auf die Ressourcen des Menschen (Arbeit, Wissen, Investitionen etc.) grindet.
Einigkeit besteht auch darin, dass das "Gesamtkapital" dieser Ressourcen nicht angetastet
werden und die gegenwartige Generation nur von den "Zinsen" dieses Kapitals leben darf (vgl.
Pearce/Barbier/Markandya 1990: 4). Die Kontroverse entzindet sich an der Frage, ob die
Anteile der Naturgiter (Boden, Okosysteme, Arten etc.) durch anthropogene Anteile
substituiert werden durfen. Wahrend die Vertreter der "schwachen Nachhaltigkeit" davon
ausgehen, dass sich fast alle Ressourcen z.B. durch anthropogene Ressourcen substituieren
lassen, fordern die Vertreter der "starken Nachhaltigkeit", dass es zu keinen irreversiblen
Verlusten von Naturgutern kommt, weil dies unabsehbare Verluste und Einschrankungen fur
kinftige Generationen mit sich bringt und weil die Naturglter nicht nur Ressourcen fur den
Menschen sind, sondern auch einen ethischen Eigenwert besitzen. Radikale Vertreter der
"starken Nachhaltigkeit" verlangen z.B. den voélligen Verzicht der Nutzung nicht erneuerbarer
Ressourcen. Demgegenuber sind radikale Vertreter der "schwachen Nachhaltigkeit" davon
Uberzeugt, dass naturliche Ressourcen sich fast vollstandig durch anthropogene Ressourcen
(Wissen, Maschinen, Arbeit) ersetzen lassen. Zwischen diesen beiden Polen gibt es noch
weitere Positionen mit Differenzierungen z.B. im Umgang mit erneuerbaren naturlichen
Ressourcen und nicht erneuerbaren Ressourcen oder in der Zulassung von Ausgleichsflachen

z.B. bei der Versiegelung von Flachen (vgl. Diefenbacher 2016: 65-67).

c. Wachstumsfrage

Eine kontroverse Grundsatzfrage im Nachhaltigkeitsdiskurs ist die Frage nach dem Verhaltnis

von Wachstum und Wohlstand. Es geht hier im Kern um das Problem, ob es fur die Schaffung

- Seite 5



und den Erhalt des Wohlstands wie auch fur die Uberwindung sozialer Ungleichheiten
Wirtschaftswachstum braucht oder nicht. Diese Frage wird aulRerst kontrovers diskutiert. Auf
der einen Seite steht der wirtschaftspolitische Mainstream, der Wirtschaftswachstum fur das
Funktionieren einer Wirtschaft, fur Innovationen sowie fur den Abbau sozialer Ungleichheiten
und die Bekampfung von Armut fur unabdingbar halt. Vertreter dieser Position verweisen
dabei auf den Ruckgang der Armut in den Schwellenlandern Stdostasiens, der nur durch ein
Anwachsen der Wirtschaft erreicht worden sei. Sie setzen fur das Erreichen der
Nachhaltigkeitsziele auf technologische Innovationen, auf die Erhohung der Energieeffizienz
und auf die Entkoppelung von Ressourcenverbrauch und Wirtschaftswachstum (vgl. Institut
der deutschen Wirtschaft 2012) .

Auf der anderen Seite stehen die Vertreter der Postwachstumsékonomie und der Degrowth-
Strategie, die vor weiterem Wachstum warnen, weil dieses nicht nur die Ungleichheiten erhéht
mit allen negativen sozialen Folgen, sondern mittel- und langfristig auch die naturlichen
Lebensgrundlagen zerstort (vgl. Paech 2014; Jackson 2009; Demaria/Schneider 2013:
191-215). Dem Streben nach Energieeffizienz sowie Entkoppelung von Ressourcenverbrauch
und Wirtschaftswachstum halten sie kritisch den sogenannten "Rebound-Effekt" entgegen,
wonach nach allen bisherigen Erfahrungen, Einsparungen durch die Nutzung von
energiesparenden "grinen" Produkten durch steigenden Gebrauch von anderen oder den
gleichen "grinen" Produkten zunichte gemacht wurden. Sparsame Nutzung einzelner
Produkte fuhrten also nicht automatisch zu einem geringeren Gesamtverbrauch - jedenfalls
nicht ohne eine grundsatzliche Begrenzung des Konsums. Die Postwachstumsékonomie
fordert deshalb nicht nur Effizienz, sondern auch und vor allem Suffizienz und grenzt sich
kritisch gegenUber einem sogenannten "grinen Wachstum" ab. Vermittelnde Positionen
fordern eine Differenzierung dessen, was wachsen darf und was nicht, und setzen aullerdem
bei anderen Indikatoren bei der Messung von Wohlstand an. Sie fordern, Wohlstand nicht nur
auf ein Wachsen des Bruttosozialproduktes (BSP) zu reduzieren, weil das BSP weder Merkmale
wie die ungleiche Verteilung von Einkommen noch 6kologische Schaden noch unbezahlte
Tatigkeiten wie Erziehungs-, Haus- und Pflegearbeit erfasst, die aber fur die Wohlfahrt eines
Landes eine hohe Bedeutung haben. Als Alternativen haben sich verschiedene Indikatoren zur
Wohlstandsmessung herausgebildet wie der Human Development Index (HDI), der Happy
Planet Index (HPI) oder der Nationale Wohlfahrtsindex (NWI), die eine Reihe von sozialen und

Okologischen Faktoren einbeziehen, die fur die Wohlfahrt eines Landes von grol3er Bedeutung

- Seite 6



sind (vgl. Diefenbacher 2013: 73-89).

d. Transformation

Eine weitere wichtige Grundsatzfrage im Nachhaltigkeitsdiskurs ist die nach der Notwendigkeit
einer sogenannten "GroRRen Transformation". Seinen Ursprung hat der Begriff bei Karl Polanyi;
durch den "Wissenschaftlichen Beirat der Bundesregierung Globale Umweltveranderungen”
(WBGU) erfuhr er im Jahr 2011 eine groRere Offentlichkeit. Der Ausdruck beschreibt einen

grundlegenden und umfassenden Werte-, Kultur- und Politikwandel in Richtung einer
Okologisch und sozialvertraglichen Lebens- und Wirtschaftsweise (vgl. Polanyi 1944,
Wissenschaftlicher Beirat der Bundesregierung Globale Umweltveranderungen 2011). Nach
Ansicht des WBGU reichen fragmentierte Sichtweisen und Antworten nicht mehr als Antwort
auf die Krisen des Erdsystems aus. Deshalb braucht es eine umfassende globale
sozialokologische Transformation. Fur diese "grol3e Transformation" gibt es weder einen
Masterplan noch eine zentrale Steuerungsinstanz. Hier sind viele Akteure gefragt: die Politik,
die Wirtschaft, die Wissenschaft und nicht zuletzt auch die Zivilgesellschaft. Dass auch die
Nachhaltigkeitsziele der UN den Anspruch eines transformativen umfassenden Wandels
haben, zeigt sich in seinem Titel der Agenda 2030 "Transforming our world - the 2030 agenda
for sustainable development". Da es auch um einen Werte-und Kulturwandel geht, spielen

zudem Religionen als wertepragende Institutionen eine wichtige und unverzichtbare Rolle.

e. Ethische Ansatze

Wissenschaft und Technik erweitern die Lebensmadglichkeiten des Menschen und erhéhen
zugleich die Risiken fur das Leben der jetzigen und zugleich der kinftigen Generation. Ethik
hat immer auf neue Herausforderungen reagiert, die mit Wissenschaft und Technik
einhergingen, und nach neuen Antworten gesucht. Ethische Leitbilder und kollektive
Deutungsmuster fur den Umgang mit neuen Herausforderungen verandern sich jedoch nur
langsam. Das Dilemma, vor dem alle ethischen Ansatze heute stehen, besteht darin, dass der
technologische Wandel so rasant und so folgenreich fiur kommende Generationen ist, dass
jegliche Ethik angesichts der grol3en, kaum abschatzbaren Risiken nahezu ohnmachtig

erscheint. Die heute lebende Generation ist die erste Generation, die alle Machtmittel in der

- Seite 7


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wert-und-wertethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wert-und-wertethik

Hand hat, um die Menschheit auszuldschen. U. Beck hat deshalb treffend festgehalten, Ethik

bekomme hier die Rolle "einer Fahrradbremse am Interkontinentalflugzeug" (Beck 1988: 194).

Die Verantwortungsethik von Hans Jonas (vgl. Jonas 1979: 36) pladiert angesichts dieser
Herausforderung fur das "Prinzip Verantwortung", das sich in dem Imperativ ausdruckt:
"Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlungen nicht zerstérerisch sind fur kunftige
Moglichkeiten von Leben". Den Fortbestand der Menschheit setzt Jonas dabei als ein Axiom. Er
versteht sich zwar als sakularer Ethiker und grenzt sich auch deutlich gegen den utopischen
Ansatz von Ernst Blochs "Prinzip Hoffnung" ab, begrindet aber letztlich auch seinen Ansatz
mit einer Art sdkularen Metaphysik, indem er auf das "Heilige" verweist. Die Frage, vor wem
der Mensch genau Verantwortung tragt, lasst Jonas offen. Er beschrankt sich auf die
Feststellung, dass der Mensch nicht nur fir Menschen in der gegenwartigen Generation,
sondern auch in den kinftigen Generationen Verantwortung tragt.

Die schopfungs- und befreiungstheologische Ethik von Papst Franziskus, wie sie in seiner
Enzyklika "Laudato Si" (vgl. Papst Franziskus 2015) niedergelegt ist, hat eine grol3e Resonanz in

der Offentlichkeit gefunden. In dieser Enzyklika finden sich sowohl scharfe Angriffe auf

kapitalistische Auswuchse, auf das unersattliche Streben nach Wachstum, auf die Plunderung
von Naturschatzen und das "technokratische Paradigma" (a.a.0.: 166ff.) als auch berUhrende
Pladoyers fur eine neue Achtsamkeit und Ehrfurcht im Umgang mit der Mitschépfung und fur
ein neues Bewusstsein, dass der Mensch nur ein Mitbewohner im gemeinsamen Haus der
Schopfung ist. Seinen befreiungstheologischen Ansatz erweitert Franziskus auf die leidende
Schoépfung. Nicht nur "der Schrei der Armen" dringt zu Gott, sondern auch "der Schrei der
geschundenen Erde". Die ethische Schlussfolgerung besteht in einer neuen
Schopfungsspiritualitat und einem schépfungsvertraglichen Lebensstil. Es fallt auf, dass die
Enzyklika nicht die Veranderungen politisch-rechtlicher Rahmenbedingungen thematisiert,

sondern ganz auf eine spirituelle Erneuerung setzt.

f. Evangelische Perspektive

In der evangelischen Theologie setzte mit dem Aufkommen der Umweltbewegung in den
1980er Jahren auch eine breite schdopfungstheologische und schépfungsethische Reflexion

ein. Hier wurde vor allem auf die Kritik von Lynn White und Carl Amery am sogenannten

- Seite 8


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit

Schopfungsauftrag von Genesis 1,28 als Legitimierung des menschlichen
Herrschaftsanspruchs und Anthropozentrismus reagiert und flr ein anderes, achtsameres,
demutigeres und respektvolleres Verhaltnis des Menschen zur Mitschopfung pladiert (vgl. Link
2009: 29-31). Ohne Zweifel war und ist dieses Pladoyer bis heute bitter notwendig. Jedoch
vermisst man in vielen dieser schopfungstheologischen Reflexionen in der protestantischen
Theologie in den 1980er und 1990er Jahren sowie in den kirchlichen Verlautbarungen eine
Verknupfung mit dem fur die protestantische Theologie so zentralen zweiten Artikel - d.h. mit

der Christologie und Soteriologie.

In den letzten zehn Jahren ist eine Veranderung zu beobachten. Die Klimadenkschrift der
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) "Umkehr zum Leben - Nachhaltige Entwicklung im
Zeichen des Klimawandels" von 2009 z.B. argumentiert schopfungstheologisch, christologisch
und befreiungstheologisch und tritt fur eine "Ethik des Genug" ein (vgl. Rat der Evangelischen
Kirche in Deutschland 2009). Ab dem Jahr 2016 sind von evangelischer Seite die Beitrage von
T. Meireis, E. Grab-Schmidt und A. Behringer zu nennen, die sich explizit auf den
Nachhaltigkeitsdiskurs beziehen, der ja viel mehr umfasst als nur die 6kologische Frage, und
dabei sowohl schépfungstheologisch als auch soteriologisch argumentieren (vgl. Meireis 2016:
17-50; Grab-Schmidt 2017: 113-129; Behringer 2017). Auch der Text des Rates der EKD aus
dem Jahr 2016 "Freiheit zur Begrenzung" (vgl. Rat der Evangelischen Kirche in

Deutschland 2016) geht auf den Nachhaltigkeitsdiskurs ein und legt Uberzeugend dar,
inwiefern der Glaube an Jesus Christus dem Menschen Freiheit zur Begrenzung gibt - eine
Freiheit, die fur die Zukunftsfahigkeit der Erde immer entscheidender wird (vgl. Huber 1990:
128-146).

Radikaler setzen Vertreter und Vertreterinnen der sogenannten ékologischen Theologie an.
Sie verstehen diese auch als einen grundlegenden neuen Ansatz theologisch zu denken und
Kirche zu sein (vgl. Biehl/Kappes/Wartenberg-Potter 2017). Der bekannteste Vertreter ist
Jurgen Moltmann, der bereits seit den 1980er Jahren eine dkologische Theologie vertritt.
Weitere Vertreter sind Larry Rasmussen und Barbel Wartenberg-Potter. Gemeinsam ist ihnen
die scharfe Kritik einer anthropozentrischen Hermeneutik biblischer Texte. Der Mensch sei
nicht Mittelpunkt und Krone der Schopfung, sondern nur ein Geschdpf neben anderen, das
sich wieder neu als "Erdling" begreifen und seine tiefe Abhangigkeit von anderen

Mitgeschopfen erkennen musse. Gott solle wieder neu in seinen Geschdpfen gesucht und

- Seite 9



gefunden werden, der Pan-en-theismus - Gottes Sein in allem Geschaffenen - sei eine

Moglichkeit, Inkarnation Gottes heute zu verstehen (vgl. a.a.0.: 51).

Zahlreiche Initiativen und Kampagnen in den Kirchen setzen sich fur eine "Ethik des Genug"
und far einen nachhaltigen Lebensstil ein. Hier sind die Kampagnen aus den entwicklungs-

und umweltpolitischen Arbeitsfeldern zu nennen wie z.B. die fur den fairen Handel,

Umweltschutz, Klimaschutz, flr 8kofaire Beschaffung oder ethische Geldanlagen. Die

Kampagnen haben durchaus Erfolge erzielt und eine ganze Reihe von Gemeinden zu einer
nachhaltigeren Praxis bewegen kdnnen, jedoch muss man nuchtern feststellen, dass die Zahl
der Gemeinden, die sich um Nachhaltigkeit bemuhen, immer noch in der Minderheit ist.
Mégliche Grunde dafur sind, dass diese Initiativen manchen als zu politisch, zu
aktionsorientiert und wenig geistlich erscheinen. Andere halten solche Kampagnen fur zu
moralistisch, zu kulturpessimistisch, fur eine fragwurdige Einschrankung von Freiheiten und
Lebensfreude und letztlich nicht kompatibel mit 6konomischen Sachzwangen, in denen auch
kirchliche oder diakonische Akteure stehen. Letzteres wird z.B. von diakonischen
Einrichtungen angefuhrt, die sich auf dem hart umkampften Sozialmarkt behaupten mussen.
Ein anderes Beispiel fur einen klassischen Zielkonflikt sind Verpachtungskriterien von Kirchen,
die 6kologische Bewirtschaftung des verpachteten Kirchenlandes priorisieren, welche aber fur
die betroffenen Landwirte nicht die ausreichenden Einnahmen fur ihre Existenz generieren.

Andere Initiativen sind der Meinung, dass es flur die anstehende notwendige Transformation

vor allem einen viel entschiedeneren und radikaleren Wertewandel brauche, der das
vorherrschende Wachstumsparadigma grundsatzlich in Frage stellt. Ein solcher Wertewandel

musse gerade von den Kirchen ausgehen, sie mussten zu "Agenten des Wandels" werden.

Die EKD hat mit der Einrichtung eines neuen Referats fur Nachhaltigkeit ein deutliches Signal
gesetzt, dass Nachhaltigkeit fur sie ein wichtiges Zukunftsthema ist. Die Kammer fur
nachhaltige Entwicklung erarbeitet im Auftrag des Rates der EKD eine Studie zur Agenda 2030

als Herausforderung fur die Kirchen, die 2018 veroffentlicht werden soll.

Ergdnzungen der GPM (redaktionell hinzugefiigt)

(1) Explizite Thematisierung:

- Seite 10


https://preview.ethik-evangelisch.dewww.fairtrade.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.ekd.de/agu
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.zukunft-einkaufen.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.aki-ekd.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.anders-wachsen.de
https://preview.ethik-evangelisch.dewww.umkehr-zum-leben.de
http://www.ethik-evangelisch.de/didaktische-anmerkungen-zum-gymnasium

ER 5.4 »Von Gott geschaffen«:

Die Schulerinnen und Schduler [...] deuten zentrale Aussagen aus biblischen Schopfungstexten
und stellen Bezlge zum 1. Glaubensartikel her. Sie erlautern, wie der Glaube an Gott den
Schopfer Hoffnung machen kann, und diskutieren Konsequenzen fur den Umgang mit sich

selbst und mit anderen.

Inhalte dazu: Aspekte des Glaubens an Gott, den Schépfer, z.B. Gott als Bewahrer und
Vollender der Welt, der Mensch als Geschopf und Teil der Schépfung, Ebenbildlichkeit des
Menschen, Auftrag zur Sorge fur die Welt und zur Mitgestaltung. Konsequenzen des biblisch-
christlichen Schépfungsverstandnisses, wie z. B. Wiurde jedes Menschen, Widerspruch gegen
den Zustand der Welt und Hoffnung auf Veranderung, Mitgestaltung der Welt, Grenzen der
Machbarkeit.

Ev 8.1 »Leben in Gottes Schopfung und Geschichtex:

die Bedeutung biblischer Schopfungsaussagen fur Glauben und Handeln wahrnehmen: [...]

verantwortliches Verhalten gegentber der Schépfung, evtl. Projekt, (Tier-, Umweltschutz)
ER 8.3: »Die Welt als Gottes Schopfung«:

Die Schulerinnen und Schduler [...] leiten aus wichtigen Aussagen des Schopfungsglaubens
Konsequenzen fur das Verhaltnis zur Welt und die Weltgestaltung ab und beschreiben diese

an einem Beispiel.

Inhalte dazu: moégliche Konsequenzen des Schopfungsglaubens, z. B. Dank und Klage als
Ausdrucksformen einer auf Gott den Schopfer bezogenen Haltung, Einsatz fur eine bessere

Welt, Entlastung von Machbarkeitsvorstellungen, Relativierung der Welt.
(2) Weitere Anknupfungsmoglichkeiten:
Ev 12.2 »Was soll ich tun? - Die Frage nach der richtigen Lebensfuhrung:

eine ethische Fragestellung sachgerecht erschlielBen und aus evangelischer Perspektive
beurteilen: Vertiefung einer bereits behandelten oder Erschlielung einer neuen Fragestellung,

z.B. aus der Wirtschaftsethik, zum gewahlten Beispiel passende Kriterien der evangelischen

- Seite 11


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/care-ethikcare-ethics
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik

Ethik wie Gerechtigkeit, Freiheit, Verantwortung, ggf. dazu ausgewahlte Bibeltexte
ER 12.2 »Die Frage nach dem guten Leben«:

Die Schulerinnen und Schduler [...] erschlieBen ein komplexes Thema aus einem ethischen
Problemfeld sachgerecht und differenziert und formulieren daraus prazise ethische
Fragestellungen. Sie bringen zum gewahlten Thema theologische und nichttheologische

Beitrage miteinander ins Gesprach und erproben und vertreten eigene Standpunkte.

Inhalte dazu: ein Thema aus der Medizin-, Wirtschafts-, Friedens- oder Medienethik: Sachlage,
aktuelle Quellen, kontroverse Stellungnahmen, Konflikte, Zusammenhange; ggf. Beteiligte und
ihre Rollen; Grunde fur unterschiedliche Zugange und Urteile im Blick auf das gewahlte
Problemfeld, z.B. biografische Hintergrinde, wirtschaftliches Interesse, Religion,
Weltanschauung; Beitrage zum gewahlten ethischen Thema aus der theologischen Diskussion

sowie aus Philosophie oder Humanwissenschaft

Beck, U.: Gegengifte. Die organisierte Unverantwortlichkeit, Frankfurt 1988.

Behringer, A.: Reformation-Transformation-Nachhaltigkeit, Schépfungsverantwortung als
Christusnachfolge, Minchen 2017.

Biehl, M., Kappes, B., Wartenberg-Potter, B.: Grine Reformation, 6kologische Theologie,
Hamburg 2017.

von Carlowitz, H. C.: Sylvicultura oeconomica oder Hausswirthliche Nachricht und
naturmalRlige Anweisung zur wilden Baumzucht, Leipzig 1732.

Demaria, F., Schneider, F., Sekulova, F. u.a.: What is degrowth? From an activist slogan so a
social movement, in: Evironmental Values 22 (2013).

Diefenbacher, H.: Gerechtigkeit, Nachhaltigkeit und Transformation - eine 6konomische
Perspektive, in: Jahnichen, T., Meireis, T., Rehm, J. u.a. (Hg.): Nachhaltigkeit, Jahrbuch sozialer
Protestantismus, Bd. 9, Munchen 2016.

Diefenbacher, H.: Wachstum und Wohlfahrt - Versuch einer Zwischenbilanz, in: Wegner, G.
(Hg.): Wohlstand, Wachstum, Gutes Leben - Wege zu einer Transformation der Okonomie,
Marburg 2013.

Grab-Schmidt, E.: Nachhaltigkeit im Zeichen reformatorischer Freiheit, in: Jahnichen, T.,
Meireis, T., Rehm, J. u.a. (Hg.): Rechtfertigung - Folgenlos? Jahrbuch Sozialer Protestantismus,
Bd. 10, Leipzig 2017.

- Seite 12


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/medienethik

Grober, U.: Die Entdeckung der Nachhaltigkeit. Kulturgeschichte eines Begriffs, MUnchen
2010.

Huber, W.: Selbstbegrenzung aus Freiheit - GUber das ethische Grundproblem des technischen
Zeitalters, Evangelische Theologie 52 (1990).

Institut der deutschen Wirtschaft (Hg.): Wirtschaftswachstum - warum wir wachsen sollen und
warum wir wachsen kdnnen, Kéln 2012.

Jackson, T.: Wirtschaft ohne Wachstum?, London 2009.

Jonas, H.: Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt am Main 1979.

Lesch, H., Kamphausen, K.: Die Menschheit schafft sich ab. Die Erde im Griff des Anthropozan,
Muanchen/Grunwald 2016.

Link, C.: Okologische Schépfungstheologie - eine Zwischenbilanz, in: Bedford-Strohm, H.: Und
Gott sah, dass es gut war. Schépfung und Endlichkeit im Zeitalter der Klimakatastrophe,
Neukirchen-Vluyn 2009.

Meireis, T.: Schépfung und Transformation - Nachhaltigkeit in protestantischer Perspektive, in:
Jahnichen, T., Meireis, T., Rehm, J. u.a. (Hg.), Nachhaltigkeit, Jahrbuch sozialer Protestantismus,
Bd. 9, Munchen 2016.

Munk, H. J.: Starke oder schwache Nachhaltigkeit? Theologisch-ethische Uberlegungen zur
Okologischen Grundkomponente des Sustainability- Leitbildes, Zeitschrift fur Evangelische
Ethik 43 (1999).

Nachhaltigkeitsstrategie der Bundesregierung von 2002 "Perspektiven fur Deutschland",

www.nachhaltigkeit.info [zuletzt aufgerufen am 25.11.2020].

Nutzinger, H., Radke, H. G.: Das Konzept der nachhaltigen Wirtschaftsweise - historische,
theoretische und politische Aspekt, in: Nutzinger, H.: Nachhaltige Wirtschaftsweise und
Energieversorgung, Marburg 1995.

Our common future, report of the world commission on Environment and development, 1987.
Paech, N.: Befreiung vom Uberfluss - auf dem Weg in die Postwachstumsékonomie, Miinchen
2014.

Papst Franziskus, Laudato Si'. Die Umwelt-Enzyklika des Papstes, Freiburg 2015.

Pearce, D., Barbier, E., Markandya A.: Sustainable Development. Economics and Environment
in the Third World, London 1990.

Polanyi, K: The great transformation, New York/Toronto 1944.

Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland, Freiheit zur Begrenzung - Strategischer Rahmen

fur die Arbeit der Evangelischen Kirche in Deutschland und ihrer Gliedkirchen im Bereich

- Seite 13


https://preview.ethik-evangelisch.dewww.nachhaltigkeit.info

Nachhaltige Entwicklung, Munchen 2016.

Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland, Umkehr zum Leben, Nachhaltige Entwicklung im
Zeichen des Klimawandels, Eine Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in
Deutschland, Munchen 2009.

Raworth, K., Guthier, C.: https://www.thelancet.com/journals/landplh/article/PII1S2542-
5196(17)30028-1/fulltext.

Wissenschaftlicher Beirat der Bundesregierung Globale Umweltveranderungen (WBGU), Welt

im Wandel. Gesellschaftsvertrag fur eine Gro3e Transformation, Berlin 2011.

Veroffentlicht am 12.10.2017 (Version 1.0).

Zitierweise:
Gutter, R.: Art. "Nachhaltigkeit" (Version 1.0 vom 12.10.2017), in: Ethik-Lexikon, verfugbar
unter: https://www.ethik-lexikon.de/lexikon/nachhaltigkeit.

Gerechtigkeit
Solidaritat

Natur
Solidaritat

Tugend

- Seite 14


https://www.thelancet.com/journals/landplh/article/PIIS2542-5196(17)30028-1/fulltext
https://www.thelancet.com/journals/landplh/article/PIIS2542-5196(17)30028-1/fulltext
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/gerechtigkeit
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/solidaritaet
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/natur
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/solidaritaet
https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/tugend

