a Fthik-Evangelisch

Eine Initiative des Netzwerks Ethik in der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern und der Lehrstiihle fir Evangelische Ethik an den bayerischen Universitaten

Gerechter Frieden

Autor

Jun.-Prof. Dr. Sarah Jager

"Si vis pacem para pacem" (Wenn du den Frieden willst, bereite den Frieden vor) - mit dieser
Maxime lasst sich das Leitbild des gerechten Friedens beschreiben, das vor allem in
Deutschland, aber auch in gro3en Teilen der weltweiten 6kumenischen Bewegung als
Konsens in friedensethischen Fragen gelten kann. Damit verbunden ist ein
Paradigmenwechsel: Nicht mehr der Krieg, sondern der Frieden steht im Fokus des neuen
Konzeptes. Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) hat diesen Perspektivenwechsel hin
zum gerechten Frieden einschliel3lich der rechtserhaltenden Gewalt vor fast zehn Jahren in
ihrer Friedensdenkschrift ausformuliert. Der gerechte Frieden arbeitet dabei mit einem weiten
Friedensbegriff, der mehr einschliel3t als nur die Abwesenheit oder den Schutz vor Gewalt.
Zentral sind vielmehr auch Aspekte wie soziale Gerechtigkeit, Rechtsstaatlichkeit, Achtung der
Menschenrechte und Sicherheit fur alle Menschen. Dennoch bleibt die Frage nach der
Anwendung von Waffengewalt auch fur den gerechten Frieden zu diskutieren, gilt diese nach
wie vor als aul3erste Option. Dabei erweist sich militarisches Handeln per se als
problematisch, da es immer noch durch Gewalt bestimmt ist, selbst wenn diese nur letztes
Mittel sein soll. Eine Kernfrage des Konzeptes des gerechten Friedens ist es, wann man von

Frieden sprechen kann, welche Faktoren hier berucksichtigt werden mussen und welcher

- Seite 1


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/gerechter-frieden
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/jun-prof-dr-sarah-jaeger
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/jun-prof-dr-sarah-jaeger

Zusammenhang zwischen Frieden und Gerechtigkeit besteht.

Erstmals wurde das Konzept des gerechten Friedens bei der 6kumenischen Versammlung fur
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung 1988/89 in der damaligen DDR
prominent diskutiert: Seine Grundorientierung zielte darauf ab, das wahrend des Ost-West-
Konflikts und unter den Bedingungen des nuklearen Abschreckungssystems in der nérdlichen
Hemisphare vielfach vorherrschende Verstandnis von Friedenspolitik als lediglich
abrustungsorientierter Kriegsverhutung zu korrigieren; indem sie einerseits die Forderung der
Entwicklungslander nach globaler Verteilungsgerechtigkeit, andererseits den Schutz der

Menschenrechte mit der Friedensaufgabe verband.

Die Wurzeln der Verbindung von Frieden und Gerechtigkeit liegen in der biblischen Tradition.
Der erhoffte ewige Friede ist vom irdischen Frieden gewiss zu unterscheiden, aber nicht zu

trennen. Der religiose Sinngehalt des Friedens schliel3t seine weltliche Dimension ein.

Der Ausgangspunkt des Friedens ist die von Gott gewahrte Verséhnung des Menschen mit
ihm und untereinander. Das biblische Friedensverstandnis ist untrennbar mit Gerechtigkeit
verbunden, Frieden und Gerechtigkeit stehen dabei nicht in einem einfachen Zweck-Mittel-
Verhaéltnis zueinander. Ausgehend beispielsweise von Psalm 85,11, "dass Gerechtigkeit und
Frieden sich kissen" sowie Jesaja 32,17 "der Gerechtigkeit Frucht wird Friede sein" werden
Frieden und Gerechtigkeit wechselseitig aufeinander bezogen. Der Frieden als "Werk" oder
"Frucht" der Gerechtigkeit ist nicht aul3erliches Resultat eines davon unabhangigen Handelns,
vielmehr kann das friedensstiftende gerechte Handeln seinerseits nur im Frieden geschehen
und aus ihm hervorgehen. Die Praxis des gerechten Friedens ist die Einheit von Vollzug und
Resultat; die Mittel mussen bereits durch den Zweck qualifiziert, die Methoden mussen fur das
Ziel transparent sein. Gerechtigkeit wird dabei als eine soziale Praxis der Solidaritat
verstanden. Die Praxis des gerechten Friedens konvergiert mit einem mehrdimensionalen und
weiten oder positiven Friedensbegriff, der sich als sozialethisches Leitbild und Kern eines

wissenschaftlichen Konsens in die politische Friedensaufgabe einbringen lasst.

Frieden ist dabei kein Zustand, sondern ein Prozess, der in innerstaatlicher wie in
zwischenstaatlicher Hinsicht auf die Vermeidung von Gewaltanwendung, die Férderung der

Freiheit und den Abbau von Not gerichtet ist. Zusammen mit der Komponente der

- Seite 2


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenrechte

Anerkennung kultureller Vielfalt bilden diese Faktoren die vier Dimensionen des gerechten
Friedens in der evangelischen Friedensdenkschrift. Die erste Dimension des Friedens besteht
in der Vermeidung von und im Schutz vor physischer Gewalt. Die zweite Dimension liegt in der
Forderung der Freiheit: Innerstaatlich ist es den demokratischen Rechtsstaaten gelungen, das
Gewaltmonopol rechtsstaatlich einzuhegen, durch Gewaltenteilung zu kontrollieren, durch
den Schutz von Grundfreiheiten zu begrenzen und fur demokratische Beteiligung zu 6ffnen.
Abbau von Not als dritte Dimension bedeutet die Bewahrung naturlicher Ressourcen und
Verringerung der Ungerechtigkeit in der Verteilung materieller Guter, christlich auch als
Option fur die Armen formuliert. Die Orientierung an der Norm sozialer Gerechtigkeit im
heutigen Kontext der Weltgesellschaft bedarf einer genaueren Bestimmung von Adressaten
und Arten der Verpflichtung. Eine vierte Dimension, die neu hinzugetreten ist, liegt in der

Anerkennung kultureller Vielfalt.

Frieden dient der menschlichen Existenzerhaltung und Existenzentfaltung; er muss deshalb
immer und in jeder seiner Dimensionen auf der Achtung der gleichen menschlichen Wurde

aufbauen. Die Idee der Menschenwdirde ist dabei auch fur andere religiose

Begrundungssysteme offen. Gerechtigkeit Iasst sich weiter als "Tugend" sozialer Institutionen
bestimmen: Der Prozess politischer Friedensstiftung beginnt nicht mit der Gerechtigkeit,

sondern er vollendet sich durch sie.

Die politische Gerechtigkeit, an der sich eine Weltfriedensordnung als Rechtsordnung

orientieren muss, findet ihre Konkretisierung in den Menschenrechten. Hierbei handelt es sich

um vorstaatlich begriindete Rechte mit universalem Gultigkeitsanspruch, die in ihrem
materiellen Gehalt unteilbar sind. Sie sind aber immer an die Existenz staatsférmiger
politischer Gemeinwesen gebunden, daraus entsteht Ambivalenz: Ohne die Existenz des
staatlichen Gewaltmonopols mussten menschenrechtliche Garantien nicht eingefordert, aber
ohne die Prasenz funktionierender Staatlichkeit kdbnnten sie auch nicht gewahrleistet werden.

Die Implementierung von Menschenrechten ist nicht an staatlich organisierten Gemeinwesen,

sondern nur in ihnen und durch sie zu verwirklichen.

Der gerechte Frieden gilt vor allem im deutschen Kontext als politisch-ethisches Leitbild.
Dessen Tragkraft wurde dann im sogenannten Afghanistanpapier, der Stellungnahme der

Kammer fur Offentliche Verantwortung der EKD, aus dem Jahr 2013 weiter diskutiert. Die

- Seite 3


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenwuerde
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/tugendethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenrechte
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenrechte

Aufgabe der Stellungnahme war die Klarung der Frage, welche Orientierungskraft dem
gerechten Frieden als Leitbild in konkreten politischen Entscheidungssituationen zukommt
(vgl. EKD 2013: 8). Die Schrift zeichnet sich nun durch verschiedene "argumentative
Gabelungen" (EKD 2013: 9) aus, die die unterschiedlichen friedensethischen Positionen
widerspiegeln. So offenbart diese Kompromissldsung das Spannungsverhaltnis zwischen
Normativitat und empirischer Anwendbarkeit friedensethischer Perspektiven, wie sie auch in

der EKD-Friedensdenkschrift von 2007 niedergelegt sind.

Mit dieser Spannung verbindet sich zugleich die Frage nach dem Stellenwert eines Leitbilds in
der friedensethischen Debatte, werden mit dem Begriff vor allem 6konomische,
verwaltungstechnische oder institutionelle Kontexte assoziiert. Im deutschen Kontext steht
das Konzept des gerechten Friedens im Mittelpunkt zweier kirchlicher Stellungnahmen: dem
katholischen Hirtenwort aus dem Jahr 2000 und der EKD-Friedensdenkschrift von 2007. Hinzu
kommt der 6kumenische Aufruf von 2011. Dabei verknupfen die einzelnen Schriften Leitbild
und gerechten Frieden auf unterschiedliche Weisen: Am ausfuhrlichsten und
differenziertesten setzt sich das katholische Bischofswort von 2000 mit dem Begriff des

Leitbilds auseinander.

a. Friedenswissenschaftliche Zugange

Die friedenswissenschaftliche Debatte ist ungeheuer breit und zeichnet sich durch
multiperspektivische Zugange aus. Zahlreiche Themen, die mit dem Konzept des gerechten
Friedens verwandt sind, werden hier diskutiert. Eine der Herausforderungen gegenwartiger
Friedensethik ist die Frage der Legitimitat und der RechtmaRigkeit militarischer humanitarer
Interventionen sowie friedenserhaltender Interventionen generell. Exemplarisch sei innerhalb
dieses Debattenzusammenhangs auf das Spannungsverhaltnis zwischen Frieden und
Gerechtigkeit verwiesen, welches in der Forschung bis heute intensiv debattiert wird. In der
Anfangsphase der deutschen Friedensforschung richteten sich die meisten Arbeiten darauf,
den Begriff des negativen Friedens, verstanden als Abwesenheit von organisierter physischer
Gewalt, zu 6ffnen. Besonders der Ansatz Johan Galtungs fand hier Zustimmung. Dieser wehrte
sich dagegen, einem Zustand, der sich zwar durch die Abwesenheit direkter, personaler
Gewalt, gleichzeitig aber durch grol3e Ungerechtigkeit und Repression auszeichnet,

uneingeschrankt das Pradikat des Friedens zu verleihen. Daher unterschied er zwischen der

- Seite 4



direkten physischen Gewalt und der strukturellen Gewalt, verstanden als gesellschaftlich
vorenthaltene Chance auf Entfaltung und Gluck, und stellte diesen Zustanden von Gewalt die
Begriffe des negativen und des positiven Friedens gegentuber (vgl. Galtung 1971). Dieser
korrespondiert mit sozialer Gerechtigkeit. In der Forschung ist seitdem wieder ein BemUhen
um begriffliche Fokussierung und Unterscheidungsfahigkeit zu beobachten. Tatsachlich wurde
die Offnung des engen Friedensbegriffs mit einer erheblichen analytischen Unschéarfe erkauft.
Eine Starke liegt jedoch darin, dass auch die biblische Redeweise vorethischer und
vormoralischer Natur ebenfalls weit gedacht ist: Sie appelliert an eine Tiefendimension der
Erfahrung und des Selbstverstandnisses, die allem Handeln und aller Handlungsrationalitat

voraus liegt, sie aber eben deshalb neu ausrichten und orientieren kann.

Weiter ist die Unterscheidung zwischen dem gerechten Frieden als Uberwindung der Lehre
vom gerechten Krieg oder als umfassendes friedensethisches Grundparadigma zu
thematisieren. Die Lehre vom gerechten Kriege geht ursprunglich auf Cicero zurtick und
wurde von Augustin entwickelt und von Thomas von Aquin weitergedacht. Sie differenziert
zwischen dem Recht zum Kriegfuhren (ius ad bellum) und der rechtmaligen Kriegsfuhrung
(ius in bello). Das ius ad bellum beinhaltet sechs Kriterien: legitime Autoritat, gerechter Grund,
rechte Absicht, letztes Mittel, Aussicht auf Erfolg und VerhaltnismaRigkeit der Mittel.

Das ius in bello umfasst zwei Kriterien: VerhaltnismaRigkeit der Mittel und die Unterscheidung
zwischen Soldaten und Zivilisten. Die EKD-Denkschrift erklart die Lehre vom gerechten Krieg
als Uberholt durch das Konzept des gerechten Friedens, ist dann aber bei der Diskussion
militarischer Gewalt als dulBerstes Mittel erneut auf die Kriterien des gerechten Krieges

angewiesen.

b. Volkerrechtliche Debatten

Ein globaler gerechter Frieden ist nicht in einem Ordnungsmodell zu verwirklichen, wie es der
Epoche des klassischen neuzeitlichen Vélkerrechts zugrunde lag. Der gerechte Frieden ist

weder mit dem Modell von Staaten als vollstandig unabhangige politische Einheiten noch mit

dem eines Weltstaats zu vereinbaren. Der Zielperspektive eines gerechten Friedens entspricht
insofern ein drittes, "mittleres" Modell, namlich das Projekt einer kooperativ verfassten

Weltgesellschaft ohne Weltregierung. Institutionelles Mittel einer solchen Weltordnung sind

- Seite 5


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/nation-und-staat

internationale Organisationen, die einerseits durch verstarkte Politikkoordination und
Verrechtlichung der Beziehungen zu dichterer Interdependenz zwischen den Staaten fUhren,
andererseits aber auch einen Prozess beférdern, in dem die essentiellen friedenspolitischen
Aufgaben wie der Schutz vor militérischer Gewalt, die Férderung der Freiheit und der Abbau
von Not durch partiellen Souveranitatsverzicht der Einzelstaaten an supra- und transnationale

Instanzen delegiert werden.

Das Problem der Friedenssicherung ist legitim [6sbar durch ein bundisches System kollektiver
Sicherheit, wie es in der UN-Charta vorgezeichnet ist. Ein System kollektiver Sicherheit richtet
sich nicht nach auf3en, sondern ist auf Binneneffekte angelegt. Fur die volkerrechtliche
Debatte ist vor allem der dezidierte Fokus des Konzeptes des gerechten Friedens auf Frieden
durch Recht zu diskutieren. Hier wird dem internationalen Recht eine zentrale, auch

normative Rolle, zugemessen.

Auch die Zentralstellung der Menschenrechte fur den gerechten Frieden ist naher zu
untersuchen. Welche Rolle und welcher Begrindungszusammenhang kommen ihnen zu? Wie

kann ihre Durchsetzung nachhaltig sichergestellt werden?

Eine weitere Herausforderung liegt in der Responsibility to Protect (R2P). Diese, auch
Schutzverantwortung genannt, stellt ein Konzept der internationalen Politik dar, das
Menschen in Konfliktregionen vor schweren Menschenrechtsverletzungen und Briuchen des
humanitaren Volkerrechts schitzen moéchte. Zunachst wird so der Einzelstaat fur den Schutz
seiner Bevolkerung in die Pflicht genommen. Sollte dieser der Aufgabe nicht mehr
nachkommen kénnen, kann die internationale Staatengemeinschaft zum Schutz der

bedrohten Bevdlkerung eingreifen.

c. Evangelische Fachdebatte

Far die aktuelle friedensethische Debatte im Protestantismus sind zwei Momente
kennzeichnend: zum einen die Betonung des Paradigmas, Frieden durch Recht, die den
Vereinten Nationen eine entscheidende Schlusselstellung zur Friedenssicherung einrdaumt und

zum anderen der Verantwortungspazifismus, der sich vor allem mit Gewalt als letztes Mittel

auseinandersetzen muss.

- Seite 6


https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/verantwortung

AulBBerdem stellt sich die Frage des Umgangs mit dem biblischen Befund und der kirchlichen
Tradition. Grundlegend: Kénnen die Visionen des Alten und Neuen Testaments von Frieden
und Gerechtigkeit in konkrete politische Realitat in einer unerlésten Welt Ubersetzt werden?

Und welche normative Legitimitat kommt den biblischen Aussagen zu Krieg und Frieden zu?

Gerade zum Thema (militarischer) Gewalt etwa lassen sich sowohl gewaltférderliche wie
gewaltablehnende biblische Textstellen finden, die dann gewichtet und beurteilt werden

mussen. Ahnlich stellt sich die Situation fir den Zusammenhang von Recht und Frieden dar.

Es gilt: "Ist in der theologischen Tradition ein die menschlichen Fahigkeiten letztlich stets
transzendierender Friedensbegriff im Blick, so muss eine auf diese Friedenstradition
rekurrierende friedensethische Position, die mit dem Anspruch verbunden ist, dass ihr
Friedensbegriff auf die realen politischen Prozesse bezogen werden kann, stets jene
Friedensbedingungen in den Blick nehmen, die in institutioneller und in individueller Hinsicht

menschlichem Vermogen uberhaupt zuganglich sind" (Strub 2010: 51).

d. Evangelische Friedenspraxis

FUr den Diskurs um den gerechten Frieden ist auch die evangelische Friedenspraxis in
zahlreichen Vereinen und Verbanden in Deutschland zentral. Diese einzelnen Initiativen
(insgesamt 34) sind im Dachverband der Arbeitsgemeinschaft Dienste fur den Frieden (AGDF)
mit Sitz in Bonn organisiert. Zentrale Saulen sind hier Friedenserziehung, regionale
Kampagnen zu Fragen von Rustung, Abrustung und Konversion sowie Entsendedienste fur
einen internationalen Freiwilligendienst fur Jugendliche oder fur Friedensfachkrafte im
internationalen Kontext (z.B. Eirene). Zahlreiche Vereine engagieren sich auch und vor allem
im Bereich der gelebten Gewaltfreiheit, etwa der gewaltfreien Kommunikation. Der
6kumenische und der interreligiose Dialog haben hier ebenso eine gro3e Bedeutung, wie sich
etwa an der Zusammenarbeit mit der katholischen Organisation Pax Christi und mit mehreren
muslimischen Organisationen erkennen lasst. Auch die EKD-Denkschrift von 2007 weist diesen
einen wichtige Rolle zu: "Wer aus Gottes Frieden lebt, tritt fur den Frieden in der Welt ein. Bei
aller Vielgestaltigkeit und Unterschiedlichkeit, die das Engagement von Christen und Kirchen
far den irdischen Frieden kennzeichnet, geht es immer zuruck auf Gottes Verheil3ung und
Gebot und ihren gemeinsamen Glauben" (EKD 2007, Ziff. 36).

- Seite 7



Schliel3lich ist auch die Evangelische Arbeitsgemeinschaft fur Kriegsdienstverweigerer (EAK) zu
nennen. Diese ist ein kirchlicher Dienst innerhalb der EKD fur Kriegsdienstverweigerer und
Zivildienstleistende sowie diejenigen, die vor der Entscheidung stehen, Militardienst zu leisten

oder den Dienst mit der Waffe zu verweigern.

e. Okumenische Dimensionen

Das Konzept des gerechten Friedens wird auch in der weltweiten Okumene und im
Okumenischen Rat der Kirchen (ORK) diskutiert. Der ékumenische friedensethische Diskurs ist
dabei offen und unabgeschlossen. In ihrer "Erklarung Uber den Weg des Gerechten Friedens"
hat die 10. Vollversammlung des ORK in Busan 2013 die Leitvorstellung des gerechten
Friedens aufgenommen, die zuvor in den unterschiedlichen kirchlichen Erklarungen entfaltet
und in den Jahren von 2008 bis 2011 in einem intensiven 6kumenischen Studien- und
Konsultationsprozess kritisch gepruft und vertieft wurde. Der gerechte Frieden wird hier vor

allem als Prozess verstanden.

Es geht dabei nach den Worten der Erklarung um einen "grundlegende[n] Bezugsrahmen far
koharente 6kumenische Reflexion, Spiritualitat, Engagement und die aktive Friedensarbeit"
(Link 2014: 339). Dies bedeutet noch nicht die Anerkennung des gerechten Friedens als
Leitbild - dies stellt gerade fur orthodoxe Kirchen eine grol3e theologische Herausforderung
dar. Der ORK fuihrt den Impuls weiter im "Pilgerweg fiir Gerechtigkeit und Frieden", der

ebenfalls in dieser Vollversammlung beschlossen wurde.

f. Konsequenzen

Seit der Evangelischen Friedensdenkschrift vor zehn Jahren hat sich die Weltlage ganz
erheblich verandert. Der sog. Arabische Fruhling stellte die Welt vor neue Herausforderungen.
Wahrend in Libyen im Namen der Responsibility to Protect interveniert wurde, fand sie in
Syrien keine Anwendung. Eine Losung in der Region ist in weiter Ferne. Millionen Menschen
sind auf der Flucht. Die Frage des Umgangs mit bewaffneten Konflikten aul3erhalb Europas ist
so nahe auch an Deutschland herangeruckt und ihre Konsequenzen sind nun auch hier vor
Ort erfahrbar.

- Seite 8



Die Bedrohung durch den Islamischen Staat aktualisiert sich immer neu, wie mit dieser
umzugehen ist, scheint vollkommen ungeklart. Nicht nur die sogenannten nicht
internationalen bewaffneten Konflikte und der transnationale Terrorismus fordern die
internationale Gemeinschaft heraus, auch jene Konflikte, um die es augenblicklich in den

Medien stiller geworden ist, machen doch gesamteuropaische Lésungen notig.

Blickt man auf diese politischen Realitaten, scheinen zivile und vor allem gewaltfreie
Konfliktbearbeitungsmadglichkeiten in weite Ferne geruckt. AuBerdem stellen qualitativ
neuartige Entwicklungen - beispielsweise autonome Waffensysteme im Bereich der Rustung
oder auch der Cyberwar als eine neue Form der Kriegsfuhrung - besondere Schwierigkeiten

dar.

Die EKD-Denkschrift und damit auch das Konzept des gerechten Friedens sind also nun zur
Reaktion auf Situationen gezwungen, die sich in den letzten zehn Jahren entwickelt haben. So

ist es notig, Analysen fortzufuhren und zu aktualisieren.

a. Moglichkeiten der Operationalisierung

Das Themenfeld des gerechten Friedens wird im Schulunterricht sicher nicht nur im Fach
Evangelische Religion eine Rolle spielen. Doch gerade im Religionsunterricht lasst sich Gber die
Herausforderung diskutieren, wie sich biblische Visionen in politische Realitaten Gbersetzen
lassen und wie der Beitrag von jeder und jedem Einzelnen flr einen weltweiten Frieden

aussehen konnte.

Im gymnasialen Lehrplan fur Bayern kann das Thema des gerechten Friedens bei
unterschiedlichen Lernbereichen verhandelt werden. Dabei werden stets unterschiedliche

Aspekte in den Vordergrund treten:

Klasse 5 Beitrag des Fachs Evangelische Religionslehre zu den Ubergreifenden Bildungs-
und Erziehungszielen (0 Politische Bildung)

Klasse 7 Lernbereich 4: Winsche und Visionen

Klasse 8 Lernbereich 2: Propheten und die Frage nach Gerechtigkeit

Klasse 9 Lernbereich 4: "In Verantwortung vor Gott" — das Verhaltnis von Kirche und
Staat

- Seite 9


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/medienethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/staat-und-kirche
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/staat-und-kirche

e Klasse 10 Lernbereich 5: Gerechtigkeit und Frieden in der einen Welt

e Klasse 12 Lernbereich 2: Frage nach dem guten Leben

In der Predigt kann das Thema des gerechten Friedens mit all seinen Ambivalenzen und
Herausforderungen bei den einschlagigen eschatologischen Visionen vor allem bei den

Propheten und in den Psalmen aufgegriffen werden.

b. Medien/Material: Filme, Bucher, PC-Spiele

Die Bandbreite von Kinder- und Jugendbuchern zum Thema des Friedens ist undbersehbar.
Beispielhaft seien hier finf besonders empfehlenswerte Bucher genannt, die die Erfahrungen
von Jugendlichen in Kriegen unserer Gegenwart schildern und so auf die Diskussion um

Chancen von Friedenskonzepten hinfuhren:

e Celik, Aygen-Sibel, Zoran Drvenkar, Paulus Hochgatterer, Irma Kraul3, Jonas Torsten
Kruger, Sigrid Laube, Mira Lobe, Carolin Philipps, Guy Rewenig, Juli Zeh, Reinhold Ziegler.
2004... und dann war alles anders. Geschichten von Krieg und Frieden. Wien: Carl
Ueberreuter Verlag.

e Ellis, Deborah. 2003. Allein nach Mazar-e Sharif. Wien/MUnchen: Jungbrunnen Verlag.

e Ellis, Deborah. 2004. Am Meer wird es kuhl sein. Wien: Jungbrunnen Verlag.

e Todenhofer, Jurgen. 2005. Andy und Marwa. Zwei Kinder und der Krieg. Munchen: C.
Bertelsmann Verlag. MUnchen: Goldmann Verlag.

e Dhotel, Gérald. 1999. Asyl. Das bedrohte Recht. Muinchen: Elefanten Press im C.

Bertelsmann Jugendbuchverlag.

Alljahrlich wird von den fuhrenden Friedensforschungsinstituten Deutschlands das
Friedensgutachten herausgegeben, das sich an politische Akteurinnen und Akteure und an die

breite Offentlichkeit richtet und aktuelle militarische und zivile Herausforderungen analysiert

und bewertet. Das Friedensgutachten des Jahres 2016 ist in hervorragender Weise didaktisch

fur den Schulunterricht aufbereitet:

- Seite 10


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/zivilreligion

e Oschinski, Julia, Nadine Ritzi. 2017. Friedensgutachten 2016 didaktisch: Unterrichtshilfen

und Materialien. Tubingen: Berghof Foundation.

"FUr weniger Hass und mehr Verstandnis" setzt sich eine Initiative in Israel ein, die arabische
und judische Jugendliche im gleichen Alter aus Haifa zusammenbringt, die sonst in ihrem

Alltag nie ins Gesprach miteinander kdmen. Sie spielen gemeinsam das Computerspiel

Minecraft als Teil des Projekts Play2talk. In den virtuellen Begegnungen tritt die ethnische
Identitat erstmals zurtick und das Kennenlernen vereinfacht sich. Erstmals mussen sie in der
virtuellen Welt Aufgaben bewaltigen und in einer zweiten Phase lernen sie sich auch in der

echten Welt kennen.

Ein anderes Computerspiel ist Pacemaker oder das gute Kriegsspiel, wie die Zeit es betitelte,

denn es verhilft zu einem besseren Verstandnis des Nahostkonflikts und sucht den Frieden.
Das Team aus Amerikanern, Palastinensern und Israelis von der amerikanischen Firma
ImpactGames hat keinen Anspruch auf Vollstandigkeit, aber sie haben mit diesem Spiel

versucht zu zeigen, wie einzelne Handlungen Reaktionen und Folgen hervorrufen.

c. Fragen/Thesen zur Diskussion

1. In welchem Verhaltnis stehen Frieden und Gerechtigkeit?
2. Ist das Konzept des gerechten Friedens eine biblische Vision oder ein politisch-ethisches
Leitbild?

Basisliteratur

Die deutschen Bischdfe: Gerechter Friede, Bonn 2000.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD): Aus Gottes Frieden leben - flr gerechten Frieden
sorgen. Eine Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, Gutersloh 2007.
Evangelische Kirche in Deutschland (EKD): "Selig sind die Friedfertigen". Der Einsatz in
Afghanistan: Aufgaben evangelischer Friedensethik. Eine Stellungnahme der Kammer fur
Offentliche Verantwortung der EKD, Hannover 2013.

Okumenischer Rat der Kirchen (ORK), Zentralausschuss: Ein ékumenischer Aufruf zum

- Seite 11


https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/alltagskultur
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/computerspiele
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/computerspiele

gerechten Frieden, Genf 2011.
Schoch, B. u.a. (Hg.): Friedensgutachten 2017, Munster 2017.
Werkner, |.-J. und Ebeling, K. (Hg.): Handbuch Friedensethik, Wiesbaden 2017.

Vertiefende Literatur

Czempiel, E.-O.: Schwerpunkte und Ziele der Friedensforschung, Mainz 1972.

Galtung, Johan: Theorien des Friedens, in:Senghaas, D. (Hg.): Kritische Friedensforschung,
Frankfurt 1971, 235-246.

Hoppe, T., Werkner I.-).: Der gerechte Frieden: Positionen der katholischen und evangelischen
Kirche in Deutschland, in: Werkner, 1.-)., Ebeling, K.: Handbuch Friedensethik, Wiesbaden 2017,
343-360.

Link, H.-G. u.a. (Hg.): Busan 2013. Offizieller Bericht der Zehnten Vollversammlung des
Okumenischen Rates der Kirchen, Leipzig 2014.

Strub, J.-D., Grotefeld, S. (Hg.): Der gerechte Friede zwischen Pazifismus und gerechter Krieg.
Paradigmen der Friedensethik im Diskurs, Stuttgart 2007.

Strub, J.-D.: Der gerechte Friede. Spannungsfelder eines friedensethischen Leitbegriffs,
Stuttgart 2010.

Werkner, I.-)., Liedhegener, A.: Gerechter Krieg - gerechter Frieden. Religionen und
friedensethische Legitimationen in aktuellen militarischen Konflikten, Wiesbaden 2009.
Werkner, 1.-J., Rademacher, R.: Menschen geschutzt - gerechten Frieden verloren?
Kontroversen um die internationale Schutzverantwortung in der christlichen Friedensethik,
Munster 2013.

Predigt- und Unterrichtshilfen

Unterrichtshilfe Friedensgutachten:
Oschinski, J., Ritzi, N.: Friedensgutachten 2016 didaktisch: Unterrichtshilfen und Materialien,
Tubingen 2017.

Links

- Seite 12



Evangelische Militarseelsorge

Evangelische Friedensarbeit

Arbeitsgemeinschaft Dienste flr den Frieden

Responsibility to Protect

Responsibility to Protect 2

Friedenspadagogik

Computerspiel Peacemaker

Veroffentlicht am 12.10.2017 (Version 1.0).

Zitierweise:
Jager, S.: Art. "Gerechter Frieden" (Version 1.0 vom 12.10.2017), in: Ethik-Lexikon, verfugbar

unter: https://ethik-lexikon.de/lexikon/gerechter-frieden.

- Seite 13


http://www.eka.militaerseelsorge.bundeswehr.de/
http://www.evangelische-friedensarbeit.de/
http://friedensdienst.de/
http://www.responsibilitytoprotect.org/
http://www.un.org/en/genocideprevention/about-responsibility-to-protect.html
http://www.friedenspaedagogik.de/
https://ethik-evangelisch.de/lexikon/www.impactgames.com/peacemaker.php

