
Gerechter Frieden  

Autor

Jun.-Prof. Dr. Sarah Jäger 

 

"Si vis pacem para pacem" (Wenn du den Frieden willst, bereite den Frieden vor) – mit dieser

Maxime lässt sich das Leitbild des gerechten Friedens beschreiben, das vor allem in

Deutschland, aber auch in großen Teilen der weltweiten ökumenischen Bewegung als

Konsens in friedensethischen Fragen gelten kann. Damit verbunden ist ein

Paradigmenwechsel: Nicht mehr der Krieg, sondern der Frieden steht im Fokus des neuen

Konzeptes. Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) hat diesen Perspektivenwechsel hin

zum gerechten Frieden einschließlich der rechtserhaltenden Gewalt vor fast zehn Jahren in

ihrer Friedensdenkschrift ausformuliert. Der gerechte Frieden arbeitet dabei mit einem weiten

Friedensbegriff, der mehr einschließt als nur die Abwesenheit oder den Schutz vor Gewalt.

Zentral sind vielmehr auch Aspekte wie soziale Gerechtigkeit, Rechtsstaatlichkeit, Achtung der

Menschenrechte und Sicherheit für alle Menschen. Dennoch bleibt die Frage nach der

Anwendung von Waffengewalt auch für den gerechten Frieden zu diskutieren, gilt diese nach

wie vor als äußerste Option. Dabei erweist sich militärisches Handeln per se als

problematisch, da es immer noch durch Gewalt bestimmt ist, selbst wenn diese nur letztes

Mittel sein soll. Eine Kernfrage des Konzeptes des gerechten Friedens ist es, wann man von

Frieden sprechen kann, welche Faktoren hier berücksichtigt werden müssen und welcher

- Seite 1

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/gerechter-frieden
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/jun-prof-dr-sarah-jaeger
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/jun-prof-dr-sarah-jaeger


Zusammenhang zwischen Frieden und Gerechtigkeit besteht.

Erstmals wurde das Konzept des gerechten Friedens bei der ökumenischen Versammlung für

Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung 1988/89 in der damaligen DDR

prominent diskutiert: Seine Grundorientierung zielte darauf ab, das während des Ost-West-

Konflikts und unter den Bedingungen des nuklearen Abschreckungssystems in der nördlichen

Hemisphäre vielfach vorherrschende Verständnis von Friedenspolitik als lediglich

abrüstungsorientierter Kriegsverhütung zu korrigieren; indem sie einerseits die Forderung der

Entwicklungsländer nach globaler Verteilungsgerechtigkeit, andererseits den Schutz der

Menschenrechte mit der Friedensaufgabe verband.

Die Wurzeln der Verbindung von Frieden und Gerechtigkeit liegen in der biblischen Tradition.

Der erhoffte ewige Friede ist vom irdischen Frieden gewiss zu unterscheiden, aber nicht zu

trennen. Der religiöse Sinngehalt des Friedens schließt seine weltliche Dimension ein.

Der Ausgangspunkt des Friedens ist die von Gott gewährte Versöhnung des Menschen mit

ihm und untereinander. Das biblische Friedensverständnis ist untrennbar mit Gerechtigkeit

verbunden, Frieden und Gerechtigkeit stehen dabei nicht in einem einfachen Zweck-Mittel-

Verhältnis zueinander. Ausgehend beispielsweise von Psalm 85,11, "dass Gerechtigkeit und

Frieden sich küssen" sowie Jesaja 32,17 "der Gerechtigkeit Frucht wird Friede sein" werden

Frieden und Gerechtigkeit wechselseitig aufeinander bezogen. Der Frieden als "Werk" oder

"Frucht" der Gerechtigkeit ist nicht äußerliches Resultat eines davon unabhängigen Handelns,

vielmehr kann das friedensstiftende gerechte Handeln seinerseits nur im Frieden geschehen

und aus ihm hervorgehen. Die Praxis des gerechten Friedens ist die Einheit von Vollzug und

Resultat; die Mittel müssen bereits durch den Zweck qualifiziert, die Methoden müssen für das

Ziel transparent sein. Gerechtigkeit wird dabei als eine soziale Praxis der Solidarität

verstanden. Die Praxis des gerechten Friedens konvergiert mit einem mehrdimensionalen und

weiten oder positiven Friedensbegriff, der sich als sozialethisches Leitbild und Kern eines

wissenschaftlichen Konsens in die politische Friedensaufgabe einbringen lässt.

Frieden ist dabei kein Zustand, sondern ein Prozess, der in innerstaatlicher wie in

zwischenstaatlicher Hinsicht auf die Vermeidung von Gewaltanwendung, die Förderung der

Freiheit und den Abbau von Not gerichtet ist. Zusammen mit der Komponente der

- Seite 2

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenrechte


Anerkennung kultureller Vielfalt bilden diese Faktoren die vier Dimensionen des gerechten

Friedens in der evangelischen Friedensdenkschrift. Die erste Dimension des Friedens besteht

in der Vermeidung von und im Schutz vor physischer Gewalt. Die zweite Dimension liegt in der

Förderung der Freiheit: Innerstaatlich ist es den demokratischen Rechtsstaaten gelungen, das

Gewaltmonopol rechtsstaatlich einzuhegen, durch Gewaltenteilung zu kontrollieren, durch

den Schutz von Grundfreiheiten zu begrenzen und für demokratische Beteiligung zu öffnen.

Abbau von Not als dritte Dimension bedeutet die Bewahrung natürlicher Ressourcen und

Verringerung der Ungerechtigkeit in der Verteilung materieller Güter, christlich auch als

Option für die Armen formuliert. Die Orientierung an der Norm sozialer Gerechtigkeit im

heutigen Kontext der Weltgesellschaft bedarf einer genaueren Bestimmung von Adressaten

und Arten der Verpflichtung. Eine vierte Dimension, die neu hinzugetreten ist, liegt in der

Anerkennung kultureller Vielfalt.

Frieden dient der menschlichen Existenzerhaltung und Existenzentfaltung; er muss deshalb

immer und in jeder seiner Dimensionen auf der Achtung der gleichen menschlichen Würde

aufbauen. Die Idee der Menschenwürde ist dabei auch für andere religiöse

Begründungssysteme offen. Gerechtigkeit lässt sich weiter als "Tugend" sozialer Institutionen

bestimmen: Der Prozess politischer Friedensstiftung beginnt nicht mit der Gerechtigkeit,

sondern er vollendet sich durch sie.

Die politische Gerechtigkeit, an der sich eine Weltfriedensordnung als Rechtsordnung

orientieren muss, findet ihre Konkretisierung in den Menschenrechten. Hierbei handelt es sich

um vorstaatlich begründete Rechte mit universalem Gültigkeitsanspruch, die in ihrem

materiellen Gehalt unteilbar sind. Sie sind aber immer an die Existenz staatsförmiger

politischer Gemeinwesen gebunden, daraus entsteht Ambivalenz: Ohne die Existenz des

staatlichen Gewaltmonopols müssten menschenrechtliche Garantien nicht eingefordert, aber

ohne die Präsenz funktionierender Staatlichkeit könnten sie auch nicht gewährleistet werden.

Die Implementierung von Menschenrechten ist nicht an staatlich organisierten Gemeinwesen,

sondern nur in ihnen und durch sie zu verwirklichen.

Der gerechte Frieden gilt vor allem im deutschen Kontext als politisch-ethisches Leitbild.

Dessen Tragkraft wurde dann im sogenannten Afghanistanpapier, der Stellungnahme der

Kammer für Öffentliche Verantwortung der EKD, aus dem Jahr 2013 weiter diskutiert. Die

- Seite 3

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenwuerde
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/tugendethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenrechte
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenrechte


Aufgabe der Stellungnahme war die Klärung der Frage, welche Orientierungskraft dem

gerechten Frieden als Leitbild in konkreten politischen Entscheidungssituationen zukommt

(vgl. EKD 2013: 8). Die Schrift zeichnet sich nun durch verschiedene "argumentative

Gabelungen" (EKD 2013: 9) aus, die die unterschiedlichen friedensethischen Positionen

widerspiegeln. So offenbart diese Kompromisslösung das Spannungsverhältnis zwischen

Normativität und empirischer Anwendbarkeit friedensethischer Perspektiven, wie sie auch in

der EKD-Friedensdenkschrift von 2007 niedergelegt sind.

Mit dieser Spannung verbindet sich zugleich die Frage nach dem Stellenwert eines Leitbilds in

der friedensethischen Debatte, werden mit dem Begriff vor allem ökonomische,

verwaltungstechnische oder institutionelle Kontexte assoziiert. Im deutschen Kontext steht

das Konzept des gerechten Friedens im Mittelpunkt zweier kirchlicher Stellungnahmen: dem

katholischen Hirtenwort aus dem Jahr 2000 und der EKD-Friedensdenkschrift von 2007. Hinzu

kommt der ökumenische Aufruf von 2011. Dabei verknüpfen die einzelnen Schriften Leitbild

und gerechten Frieden auf unterschiedliche Weisen: Am ausführlichsten und

differenziertesten setzt sich das katholische Bischofswort von 2000 mit dem Begriff des

Leitbilds auseinander.

a. Friedenswissenschaftliche Zugänge

Die friedenswissenschaftliche Debatte ist ungeheuer breit und zeichnet sich durch

multiperspektivische Zugänge aus. Zahlreiche Themen, die mit dem Konzept des gerechten

Friedens verwandt sind, werden hier diskutiert. Eine der Herausforderungen gegenwärtiger

Friedensethik ist die Frage der Legitimität und der Rechtmäßigkeit militärischer humanitärer

Interventionen sowie friedenserhaltender Interventionen generell. Exemplarisch sei innerhalb

dieses Debattenzusammenhangs auf das Spannungsverhältnis zwischen Frieden und

Gerechtigkeit verwiesen, welches in der Forschung bis heute intensiv debattiert wird. In der

Anfangsphase der deutschen Friedensforschung richteten sich die meisten Arbeiten darauf,

den Begriff des negativen Friedens, verstanden als Abwesenheit von organisierter physischer

Gewalt, zu öffnen. Besonders der Ansatz Johan Galtungs fand hier Zustimmung. Dieser wehrte

sich dagegen, einem Zustand, der sich zwar durch die Abwesenheit direkter, personaler

Gewalt, gleichzeitig aber durch große Ungerechtigkeit und Repression auszeichnet,

uneingeschränkt das Prädikat des Friedens zu verleihen. Daher unterschied er zwischen der

- Seite 4



direkten physischen Gewalt und der strukturellen Gewalt, verstanden als gesellschaftlich

vorenthaltene Chance auf Entfaltung und Glück, und stellte diesen Zuständen von Gewalt die

Begriffe des negativen und des positiven Friedens gegenüber (vgl. Galtung 1971). Dieser

korrespondiert mit sozialer Gerechtigkeit. In der Forschung ist seitdem wieder ein Bemühen

um begriffliche Fokussierung und Unterscheidungsfähigkeit zu beobachten. Tatsächlich wurde

die Öffnung des engen Friedensbegriffs mit einer erheblichen analytischen Unschärfe erkauft.

Eine Stärke liegt jedoch darin, dass auch die biblische Redeweise vorethischer und

vormoralischer Natur ebenfalls weit gedacht ist: Sie appelliert an eine Tiefendimension der

Erfahrung und des Selbstverständnisses, die allem Handeln und aller Handlungsrationalität

voraus liegt, sie aber eben deshalb neu ausrichten und orientieren kann.

Weiter ist die Unterscheidung zwischen dem gerechten Frieden als Überwindung der Lehre

vom gerechten Krieg oder als umfassendes friedensethisches Grundparadigma zu

thematisieren. Die Lehre vom gerechten Kriege geht ursprünglich auf Cicero zurück und

wurde von Augustin entwickelt und von Thomas von Aquin weitergedacht. Sie differenziert

zwischen dem Recht zum Kriegführen (ius ad bellum) und der rechtmäßigen Kriegsführung

(ius in bello). Das ius ad bellum beinhaltet sechs Kriterien: legitime Autorität, gerechter Grund,

rechte Absicht, letztes Mittel, Aussicht auf Erfolg und Verhältnismäßigkeit der Mittel.

Das ius in bello umfasst zwei Kriterien: Verhältnismäßigkeit der Mittel und die Unterscheidung

zwischen Soldaten und Zivilisten. Die EKD-Denkschrift erklärt die Lehre vom gerechten Krieg

als überholt durch das Konzept des gerechten Friedens, ist dann aber bei der Diskussion

militärischer Gewalt als äußerstes Mittel erneut auf die Kriterien des gerechten Krieges

angewiesen.

 

b. Völkerrechtliche Debatten

Ein globaler gerechter Frieden ist nicht in einem Ordnungsmodell zu verwirklichen, wie es der

Epoche des klassischen neuzeitlichen Völkerrechts zugrunde lag. Der gerechte Frieden ist

weder mit dem Modell von Staaten als vollständig unabhängige politische Einheiten noch mit

dem eines Weltstaats zu vereinbaren. Der Zielperspektive eines gerechten Friedens entspricht

insofern ein drittes, "mittleres" Modell, nämlich das Projekt einer kooperativ verfassten

Weltgesellschaft ohne Weltregierung. Institutionelles Mittel einer solchen Weltordnung sind

- Seite 5

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/nation-und-staat


internationale Organisationen, die einerseits durch verstärkte Politikkoordination und

Verrechtlichung der Beziehungen zu dichterer Interdependenz zwischen den Staaten führen,

andererseits aber auch einen Prozess befördern, in dem die essentiellen friedenspolitischen

Aufgaben wie der Schutz vor militärischer Gewalt, die Förderung der Freiheit und der Abbau

von Not durch partiellen Souveränitätsverzicht der Einzelstaaten an supra- und transnationale

Instanzen delegiert werden.

Das Problem der Friedenssicherung ist legitim lösbar durch ein bündisches System kollektiver

Sicherheit, wie es in der UN-Charta vorgezeichnet ist. Ein System kollektiver Sicherheit richtet

sich nicht nach außen, sondern ist auf Binneneffekte angelegt. Für die völkerrechtliche

Debatte ist vor allem der dezidierte Fokus des Konzeptes des gerechten Friedens auf Frieden

durch Recht zu diskutieren. Hier wird dem internationalen Recht eine zentrale, auch

normative Rolle, zugemessen.

Auch die Zentralstellung der Menschenrechte für den gerechten Frieden ist näher zu

untersuchen. Welche Rolle und welcher Begründungszusammenhang kommen ihnen zu? Wie

kann ihre Durchsetzung nachhaltig sichergestellt werden?

Eine weitere Herausforderung liegt in der Responsibility to Protect (R2P). Diese, auch

Schutzverantwortung genannt, stellt ein Konzept der internationalen Politik dar, das

Menschen in Konfliktregionen vor schweren Menschenrechtsverletzungen und Brüchen des

humanitären Völkerrechts schützen möchte. Zunächst wird so der Einzelstaat für den Schutz

seiner Bevölkerung in die Pflicht genommen. Sollte dieser der Aufgabe nicht mehr

nachkommen können, kann die internationale Staatengemeinschaft zum Schutz der

bedrohten Bevölkerung eingreifen.

 

c. Evangelische Fachdebatte

Für die aktuelle friedensethische Debatte im Protestantismus sind zwei Momente

kennzeichnend: zum einen die Betonung des Paradigmas, Frieden durch Recht, die den

Vereinten Nationen eine entscheidende Schlüsselstellung zur Friedenssicherung einräumt und

zum anderen der Verantwortungspazifismus, der sich vor allem mit Gewalt als letztes Mittel

auseinandersetzen muss.

- Seite 6

https://preview.ethik-evangelisch.de/stichwort/verantwortung


Außerdem stellt sich die Frage des Umgangs mit dem biblischen Befund und der kirchlichen

Tradition. Grundlegend: Können die Visionen des Alten und Neuen Testaments von Frieden

und Gerechtigkeit in konkrete politische Realität in einer unerlösten Welt übersetzt werden?

Und welche normative Legitimität kommt den biblischen Aussagen zu Krieg und Frieden zu?

Gerade zum Thema (militärischer) Gewalt etwa lassen sich sowohl gewaltförderliche wie

gewaltablehnende biblische Textstellen finden, die dann gewichtet und beurteilt werden

müssen. Ähnlich stellt sich die Situation für den Zusammenhang von Recht und Frieden dar.

Es gilt: "Ist in der theologischen Tradition ein die menschlichen Fähigkeiten letztlich stets

transzendierender Friedensbegriff im Blick, so muss eine auf diese Friedenstradition

rekurrierende friedensethische Position, die mit dem Anspruch verbunden ist, dass ihr

Friedensbegriff auf die realen politischen Prozesse bezogen werden kann, stets jene

Friedensbedingungen in den Blick nehmen, die in institutioneller und in individueller Hinsicht

menschlichem Vermögen überhaupt zugänglich sind" (Strub 2010: 51).

 

d. Evangelische Friedenspraxis

Für den Diskurs um den gerechten Frieden ist auch die evangelische Friedenspraxis in

zahlreichen Vereinen und Verbänden in Deutschland zentral. Diese einzelnen Initiativen

(insgesamt 34) sind im Dachverband der Arbeitsgemeinschaft Dienste für den Frieden (AGDF)

mit Sitz in Bonn organisiert. Zentrale Säulen sind hier Friedenserziehung, regionale

Kampagnen zu Fragen von Rüstung, Abrüstung und Konversion sowie Entsendedienste für

einen internationalen Freiwilligendienst für Jugendliche oder für Friedensfachkräfte im

internationalen Kontext (z.B. Eirene). Zahlreiche Vereine engagieren sich auch und vor allem

im Bereich der gelebten Gewaltfreiheit, etwa der gewaltfreien Kommunikation. Der

ökumenische und der interreligiöse Dialog haben hier ebenso eine große Bedeutung, wie sich

etwa an der Zusammenarbeit mit der katholischen Organisation Pax Christi und mit mehreren

muslimischen Organisationen erkennen lässt. Auch die EKD-Denkschrift von 2007 weist diesen

einen wichtige Rolle zu: "Wer aus Gottes Frieden lebt, tritt für den Frieden in der Welt ein. Bei

aller Vielgestaltigkeit und Unterschiedlichkeit, die das Engagement von Christen und Kirchen

für den irdischen Frieden kennzeichnet, geht es immer zurück auf Gottes Verheißung und

Gebot und ihren gemeinsamen Glauben" (EKD 2007, Ziff. 36).

- Seite 7



Schließlich ist auch die Evangelische Arbeitsgemeinschaft für Kriegsdienstverweigerer (EAK) zu

nennen. Diese ist ein kirchlicher Dienst innerhalb der EKD für Kriegsdienstverweigerer und

Zivildienstleistende sowie diejenigen, die vor der Entscheidung stehen, Militärdienst zu leisten

oder den Dienst mit der Waffe zu verweigern.

 

e. Ökumenische Dimensionen

Das Konzept des gerechten Friedens wird auch in der weltweiten Ökumene und im

Ökumenischen Rat der Kirchen (ÖRK) diskutiert. Der ökumenische friedensethische Diskurs ist

dabei offen und unabgeschlossen. In ihrer "Erklärung über den Weg des Gerechten Friedens"

hat die 10. Vollversammlung des ÖRK in Busan 2013 die Leitvorstellung des gerechten

Friedens aufgenommen, die zuvor in den unterschiedlichen kirchlichen Erklärungen entfaltet

und in den Jahren von 2008 bis 2011 in einem intensiven ökumenischen Studien- und

Konsultationsprozess kritisch geprüft und vertieft wurde. Der gerechte Frieden wird hier vor

allem als Prozess verstanden.

Es geht dabei nach den Worten der Erklärung um einen "grundlegende[n] Bezugsrahmen für

kohärente ökumenische Reflexion, Spiritualität, Engagement und die aktive Friedensarbeit"

(Link 2014: 339). Dies bedeutet noch nicht die Anerkennung des gerechten Friedens als

Leitbild – dies stellt gerade für orthodoxe Kirchen eine große theologische Herausforderung

dar. Der ÖRK führt den Impuls weiter im "Pilgerweg für Gerechtigkeit und Frieden", der

ebenfalls in dieser Vollversammlung beschlossen wurde.

 

f. Konsequenzen

Seit der Evangelischen Friedensdenkschrift vor zehn Jahren hat sich die Weltlage ganz

erheblich verändert. Der sog. Arabische Frühling stellte die Welt vor neue Herausforderungen.

Während in Libyen im Namen der Responsibility to Protect interveniert wurde, fand sie in

Syrien keine Anwendung. Eine Lösung in der Region ist in weiter Ferne. Millionen Menschen

sind auf der Flucht. Die Frage des Umgangs mit bewaffneten Konflikten außerhalb Europas ist

so nahe auch an Deutschland herangerückt und ihre Konsequenzen sind nun auch hier vor

Ort erfahrbar.

- Seite 8



Die Bedrohung durch den Islamischen Staat aktualisiert sich immer neu, wie mit dieser

umzugehen ist, scheint vollkommen ungeklärt. Nicht nur die sogenannten nicht

internationalen bewaffneten Konflikte und der transnationale Terrorismus fordern die

internationale Gemeinschaft heraus, auch jene Konflikte, um die es augenblicklich in den

Medien stiller geworden ist, machen doch gesamteuropäische Lösungen nötig.

Blickt man auf diese politischen Realitäten, scheinen zivile und vor allem gewaltfreie

Konfliktbearbeitungsmöglichkeiten in weite Ferne gerückt. Außerdem stellen qualitativ

neuartige Entwicklungen – beispielsweise autonome Waffensysteme im Bereich der Rüstung

oder auch der Cyberwar als eine neue Form der Kriegsführung – besondere Schwierigkeiten

dar.

Die EKD-Denkschrift und damit auch das Konzept des gerechten Friedens sind also nun zur

Reaktion auf Situationen gezwungen, die sich in den letzten zehn Jahren entwickelt haben. So

ist es nötig, Analysen fortzuführen und zu aktualisieren.

a. Möglichkeiten der Operationalisierung

Das Themenfeld des gerechten Friedens wird im Schulunterricht sicher nicht nur im Fach

Evangelische Religion eine Rolle spielen. Doch gerade im Religionsunterricht lässt sich über die

Herausforderung diskutieren, wie sich biblische Visionen in politische Realitäten übersetzen

lassen und wie der Beitrag von jeder und jedem Einzelnen für einen weltweiten Frieden

aussehen könnte.

Im gymnasialen Lehrplan für Bayern kann das Thema des gerechten Friedens bei

unterschiedlichen Lernbereichen verhandelt werden. Dabei werden stets unterschiedliche

Aspekte in den Vordergrund treten:

Klasse 5 Beitrag des Fachs Evangelische Religionslehre zu den übergreifenden Bildungs-

und Erziehungszielen (→ Politische Bildung)

Klasse 7 Lernbereich 4: Wünsche und Visionen

Klasse 8 Lernbereich 2: Propheten und die Frage nach Gerechtigkeit

Klasse 9 Lernbereich 4: "In Verantwortung vor Gott" − das Verhältnis von Kirche und

Staat

- Seite 9

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/medienethik
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/staat-und-kirche
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/staat-und-kirche


Klasse 10 Lernbereich 5: Gerechtigkeit und Frieden in der einen Welt

Klasse 12 Lernbereich 2: Frage nach dem guten Leben

 

In der Predigt kann das Thema des gerechten Friedens mit all seinen Ambivalenzen und

Herausforderungen bei den einschlägigen eschatologischen Visionen vor allem bei den

Propheten und in den Psalmen aufgegriffen werden.

 

b. Medien/Material: Filme, Bücher, PC-Spiele

Die Bandbreite von Kinder- und Jugendbüchern zum Thema des Friedens ist unübersehbar.

Beispielhaft seien hier fünf besonders empfehlenswerte Bücher genannt, die die Erfahrungen

von Jugendlichen in Kriegen unserer Gegenwart schildern und so auf die Diskussion um

Chancen von Friedenskonzepten hinführen:

Celik, Aygen-Sibel, Zoran Drvenkar, Paulus Hochgatterer, Irma Krauß, Jonas Torsten

Krüger, Sigrid Laube, Mira Lobe, Carolin Philipps, Guy Rewenig, Juli Zeh, Reinhold Ziegler.

2004... und dann war alles anders. Geschichten von Krieg und Frieden. Wien: Carl

Ueberreuter Verlag.

Ellis, Deborah. 2003. Allein nach Mazar-e Sharif. Wien/München: Jungbrunnen Verlag.

Ellis, Deborah. 2004. Am Meer wird es kühl sein. Wien: Jungbrunnen Verlag.

Todenhöfer, Jürgen. 2005. Andy und Marwa. Zwei Kinder und der Krieg. München: C.

Bertelsmann Verlag. München: Goldmann Verlag.

Dhôtel, Gérald. 1999. Asyl. Das bedrohte Recht. München: Elefanten Press im C.

Bertelsmann Jugendbuchverlag.

 

Alljährlich wird von den führenden Friedensforschungsinstituten Deutschlands das

Friedensgutachten herausgegeben, das sich an politische Akteurinnen und Akteure und an die

breite Öffentlichkeit richtet und aktuelle militärische und zivile Herausforderungen analysiert

und bewertet. Das Friedensgutachten des Jahres 2016 ist in hervorragender Weise didaktisch

für den Schulunterricht aufbereitet:

- Seite 10

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/zivilreligion


Oschinski, Julia, Nadine Ritzi. 2017. Friedensgutachten 2016 didaktisch: Unterrichtshilfen

und Materialien. Tübingen: Berghof Foundation.

 

"Für weniger Hass und mehr Verständnis" setzt sich eine Initiative in Israel ein, die arabische

und jüdische Jugendliche im gleichen Alter aus Haifa zusammenbringt, die sonst in ihrem

Alltag nie ins Gespräch miteinander kämen. Sie spielen gemeinsam das Computerspiel

Minecraft als Teil des Projekts Play2talk. In den virtuellen Begegnungen tritt die ethnische

Identität erstmals zurück und das Kennenlernen vereinfacht sich. Erstmals müssen sie in der

virtuellen Welt Aufgaben bewältigen und in einer zweiten Phase lernen sie sich auch in der

echten Welt kennen.

Ein anderes Computerspiel ist Pacemaker oder das gute Kriegsspiel, wie die Zeit es betitelte,

denn es verhilft zu einem besseren Verständnis des Nahostkonflikts und sucht den Frieden.

Das Team aus Amerikanern, Palästinensern und Israelis von der amerikanischen Firma

ImpactGames hat keinen Anspruch auf Vollständigkeit, aber sie haben mit diesem Spiel

versucht zu zeigen, wie einzelne Handlungen Reaktionen und Folgen hervorrufen.

 

c. Fragen/Thesen zur Diskussion

1. In welchem Verhältnis stehen Frieden und Gerechtigkeit?

2. Ist das Konzept des gerechten Friedens eine biblische Vision oder ein politisch-ethisches

Leitbild?

Basisliteratur

Die deutschen Bischöfe: Gerechter Friede, Bonn 2000.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD): Aus Gottes Frieden leben – für gerechten Frieden

sorgen. Eine Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, Gütersloh 2007.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD): "Selig sind die Friedfertigen". Der Einsatz in

Afghanistan: Aufgaben evangelischer Friedensethik. Eine Stellungnahme der Kammer für

Öffentliche Verantwortung der EKD, Hannover 2013.

Ökumenischer Rat der Kirchen (ÖRK), Zentralausschuss: Ein ökumenischer Aufruf zum

- Seite 11

https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/alltagskultur
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/computerspiele
https://preview.ethik-evangelisch.de/lexikon/computerspiele


gerechten Frieden, Genf 2011.

Schoch, B. u.a. (Hg.): Friedensgutachten 2017, Münster 2017.

Werkner, I.-J. und Ebeling, K. (Hg.): Handbuch Friedensethik, Wiesbaden 2017.

 

Vertiefende Literatur

Czempiel, E.-O.: Schwerpunkte und Ziele der Friedensforschung, Mainz 1972.

Galtung, Johan: Theorien des Friedens, in:Senghaas, D. (Hg.): Kritische Friedensforschung,

Frankfurt 1971, 235–246.

Hoppe, T., Werkner I.-J.: Der gerechte Frieden: Positionen der katholischen und evangelischen

Kirche in Deutschland, in: Werkner, I.-J., Ebeling, K.: Handbuch Friedensethik,  Wiesbaden 2017,

343–360.

Link, H.-G. u.a. (Hg.): Busan 2013. Offizieller Bericht der Zehnten Vollversammlung des

Ökumenischen Rates der Kirchen, Leipzig 2014.

Strub, J.-D., Grotefeld, S. (Hg.): Der gerechte Friede zwischen Pazifismus und gerechter Krieg.

Paradigmen der Friedensethik im Diskurs, Stuttgart 2007.

Strub, J.-D.: Der gerechte Friede. Spannungsfelder eines friedensethischen Leitbegriffs,

Stuttgart 2010.

Werkner, I.-J., Liedhegener, A.: Gerechter Krieg – gerechter Frieden. Religionen und

friedensethische Legitimationen in aktuellen militärischen Konflikten, Wiesbaden 2009.

Werkner, I.-J., Rademacher, R.: Menschen geschützt – gerechten Frieden verloren?

Kontroversen um die internationale Schutzverantwortung in der christlichen Friedensethik,

Münster 2013.

Predigt- und Unterrichtshilfen

Unterrichtshilfe Friedensgutachten:

Oschinski, J., Ritzi, N.: Friedensgutachten 2016 didaktisch: Unterrichtshilfen und Materialien,

Tübingen 2017.

Links

- Seite 12



Evangelische Militärseelsorge

Evangelische Friedensarbeit

Arbeitsgemeinschaft Dienste für den Frieden

Responsibility to Protect

Responsibility to Protect 2

Friedenspädagogik

Computerspiel Peacemaker

Veröffentlicht am 12.10.2017 (Version 1.0).

Zitierweise:

Jäger, S.: Art. "Gerechter Frieden" (Version 1.0 vom 12.10.2017), in: Ethik-Lexikon, verfügbar

unter: https://ethik-lexikon.de/lexikon/gerechter-frieden.

- Seite 13

http://www.eka.militaerseelsorge.bundeswehr.de/
http://www.evangelische-friedensarbeit.de/
http://friedensdienst.de/
http://www.responsibilitytoprotect.org/
http://www.un.org/en/genocideprevention/about-responsibility-to-protect.html
http://www.friedenspaedagogik.de/
https://ethik-evangelisch.de/lexikon/www.impactgames.com/peacemaker.php

